Ne pas transporter ce feuillet dans le domaine public le Chabbat — Ne pasle lire pendant la Tefila et lalecture de la Torah.
Veuillez le déposer dans un endroit compatible avec sa Kédoucha.

%@ LE MOT DU ROCH YECHIVA

La fin de I'esclavage en Egypte:
Le programme prévu (tel qu'il avait été annoncé a
Avraham Avinou ) était de 400 ans de souffrances,
d"exil. Or, finalement, nous n'y sommes restés que
210 ans.
Par quel mérite avons nous bénéficié de ce rac-
courci?
Le Or Hah'aym nous l'explique: lorsque les garcons
ont ete jetés dans le Nil, orsque Phar'o se baignait
chaque jour dans le Sang des enfants juifs, la Torah
nous precise (II,23) “Vataal Chav'atam”, leurs
plaintes, leurs gémissements sont montées
jusqu'au Ciel.”
Plus tard (IIL,7), la Torah répéte "Veet Tsaakatam
Chama'ti", J'ai entendu leurs appels’
et plus tard encore (III,9), "Tsaakat Beney Israel
Baah elay”, les cris des Bené Israél se sont pré-
sentés devant Moi.”
Il ne suffit pas de gémir pour recevoir une remise de
peine, il faut s'adresser a la Source des problémes,
ils ont prié.
Mais les priéres sont souvent "bloquées” par des
Averot, qui ne les laissent pas monter.
Seule une Tefila qui est profondément sincére, un
appel de Emouna, se présente directement devant
Hachem .

"Baah Elay", c'est ainsi qu'un juif peut étre exaucé
plus vite que prévu. La Torah veut nous apprendre a
prier...Pour les Chidouk'im, la Sante, la Parnas-
sa,...le Limoud.

BITA’HON OU INTERETS: IL FAUT CHOISIR

Nos sages nous enseignent que celui qui préte son argent avec intérét
n’aura pas droit a la résurrection des morts. A
ce sujet, une histoire bien connue est rappor- @
tée a 'époque du Gaon Rabbi Akiva Eiger.

Un homme qui prétait son argent avec
intérét décéda, et lors de son enterre-
ment, la Hevra Kadisha exigea une
somme exorbitante, bien supé-
rieure a celle demandée pour tout
autre défunt. Les enfants du défunt
protestérent vivement, allant jusqu’a
convoquer la Hevra Kadisha en justice. ("% =
Lorsque les autorités demanderent des ex-
plications, la Hevra Kadisha répondit qu’elle ne
faisait qu’exécuter les instructions du Gaon Rabbi
Akiva Eiger, qui fut alors immédiatement convoqué.
On lui demanda pourquoi ce défunt devait payer beaucoup plus que
les autres. Il répondit que, selon notre croyance, chaque Juif n’est pas
destiné a rester éternellement dans sa tombe, car lorsque le Machia’h vien-
dra, les morts ressusciteront. La somme demandée correspond donc & une
«location » symbolique de la place dans la tombe jusqu’a la venue du Ma-
chia’h. Or, ce défunt prétait son argent avec intérét et, selon notre
croyance, il ne mérite pas la résurrection des morts. Sa place étant donc
éternelle, il doit en payer le prix complet.

Cependant, une question se pose : pourquoi celui qui préte avec intérét
mérite-t-il une sanction aussi sévére ?

Pour le comprendre, expliquons-le a travers une parabole.

Monsieur Bitton est un Juif parisien modeste, pére de deux gargons :
Simon et Réouven. Un jour, Réouven annonce a son pére qu’il se marie et
qu’il part s’installer aux Etats-Unis. Suite p2

Suivez les Si'hot du Rav Samuel
' Le Moussar du Rav Kaplan...
en VIDEO

CLIQUEZ-ICI



http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://keterchelomo.com/
https://www.youtube.com/@KeterChelomo

i

—

Peu de temps apres, Simon, a la recherche de travail, décide lui aussi
de partir rejoindre son frere afin de travailler avec lui.

Monsieur Bitton, trés affecté par I'éloignement de ses deux fils, ne
trouve de réconfort que dans les appels téléphoniques qu’il leur
passe. Toutefois, il éprouve de grandes difficultés a joindre Réouven :
celui-ci ne répond presque jamais et, lorsqu’il le fait, il explique étre
constamment pris par son travail. En revanche, Simon prend le temps
de parler avec son pére chaque jour.

Un jour, Monsieur Bitton tente de joindre Réouven et découvre
que sa ligne a été coupée. Inquiet, il appelle aussitdot Simon, qui lui
explique que Réouven a changé de numéro. Le pére demande alors a
Simon de lui transmettre le nouveau numéro, mais celui-ci, embarras-
sé, lui répond que Réouven a volontairement supprimé son ancienne
ligne afin de ne plus étre dérangé par les appels répétés de leur pere.
Profondément blessé, Monsieur Bitton demande a Simon de trans-
mettre le message suivant & Réouven :

« Mon fils Réouven, sache qu’a partir d’aujourd’hui tu es un étran-
ger pour moi. Je ne veux plus entendre parler de toi. Je sais que
cela ne te fait ni chaud ni froid, mais sache que je suis en réalité un
milliardaire caché, et que tout mon héritage reviendra a Simon, sans
rien pour toi. »

)

IMIYIED DONDT DN W3 NiBY Mo
Dans le premier passouk de la paracha, On nous annonce laliste des
personnages descendus en Mitsraim avec Yadkov; On nous rap-
pelle 'origine de I'esclavage en Mitsraim .

Un peu plus loin (15 5), le passouk se termine en disant
SRS AYT ADTM Wh 2L SpYY TN WY wWhY B3 M

“Toutes les personnes composant la lignée de Jacob étaient au nom-
bre de soixante-dix. Et Yossef était en Mitsraim.”

Cependant, Rachi s’étonne, pourquoi Yossef est-il cité en étant ex-
clus des soixantes-dix descendant de yaakov ?

Il répond alors en citant le sifri haazinou: C’est pour que
tu saches la vertu de Yossef. Lui, Yossef, qui :
menait paitre le troupeau de son pére, Cest
celui-1a qui était en Egypte et y est devenu
roi. Il ne sen est pas moins maintenu fer-

mement dans sa grandeur  (Sifi
Haazinou 334)

On pourrait alors, peut-étre, expliquer
Rachi de la fagon suivante :

Yossef lui, n’est pas simplement
« descendu » en Mitsraim, il en est deve-
nu roi. Mais de quelle grandeur parle-t-
on?

Quelle est cette vertu que cite Rachi d’avoir su
se maintenir dans sa grandeur ?

Un peu plus loin, Rachi nous éclaire sur cette grandeur
autant idéaliste que vitale :

"Voyez, la population des enfants d'Israél surpasse et domine la nétre.
(1,9) Allons!;  Agissons avec sagesse contre lui autrement, elle
s'accroitra encore et alors, survienne une guerre, ils pourraient se
joindre & nos ennemis, nous combattre et sortir de la prov-
ince." (1;10)

Mais, plus on I'opprimait [Israel], plus sa population grossissait et
débordait et ils [les Mitsri] eurent du dégout. 1;12

Rachi : Ils ont été dégoiutés de leurs vie.

A la suite de lintronisation du nouveau pharaon, Mitrsraim tout en-
tier a décidé de combattre Israel et sa raison détre.

Le combat actuel de Mitsraim était alors non plus dexister mais
de « profiter de la vie » librement sans se laisser dominer, sans se
laisser contraindre par Israel

EYAL MUR CIANO

Lorsque Réouven apprit la nouvelle, il s’empressa d’appeler son
peére pour lui demander pardon, mais il était déja trop tard.
Ce comportement de Réouven illustre exactement celui du préteur a
intérét. Comme l'explique le Kli Yakar, la Torah n’interdit pas que le
prét a intérét parce quil ruine 'emprunteur — preuve en est que
'interdiction s’applique méme lorsque 'on préte a un riche qui inves-
tira Pargent et gagnera bien plus que les intéréts versés.
La raison essentielle est ailleurs : celui qui préte avec intérét se
détache totalement du bitahon, la confiance en Hakadosh Ba-
roukh Hou. Dans toute activité économique, il existe toujours un
risque de perte, ce qui pousse '’homme a tourner son regard et son
espoir vers le Ciel. Mais le préteur a intérét, dont le capital et les gains
sont garantis, ne prend aucun risque. Il se coupe ainsi complétement
de Hakadosh Baroukh Hou.
11 ressemble a Réouven, qui a coupé la communication avec son pére.
Et de la méme maniere, Hakadosh Baroukh Hou lui répondra au
moment de la résurrection des morts : « Je ne veux pas entendre par-
ler de toi. »

Rav Mickael Benjakob—Promo 2002

Roch Kollel “MOUSSAR YEHEZKEL

Pour contacter le Rav: moussar.yehezkel@gmail.com

ET SI ON DEVAIT VIVRE?

CES PAROLES SONT DEDIEE LEILOUY NICHMAT ELIRONE MOCHE BEN LIVNAT MIRYAM,

A tel point que de cette méme vie, pour laquelle ils prétendent se bat-
tre, ils s’en sont dégouté.
Pour étre plus clair, Mitsraim a décidé d’agir avec intelligence pour
combattre et réduire a néant 'incarnation parfaite de la sagesse,
de la conscience que représente la am Israél, et C’est cette méme intel-
ligence qui les a dégoutés de la liberté (de vivre) qu’ils prétendent
aimer.
A l'inverse, le Am israel n’a cessé de se battre pour vivre :
Yossef dans ce monde qui incite a ne plus croire en rien, a décidé peut
importe ce qu’il en coutait de continuer son dessein : Se rapprocher
d’Hachem.
Comme le dis Rachi, Il est resté Tsadik.
Quant au Am israel, il s’est vu mériter des mir-
acles de plus en plus grands : plus on les op-
pressait, plus ils se multipliait, plus on les
B inciter @ mourir en étant en vie, plus il ne
cessait d’acclamer qu’Hachem était avec
eux, et qu’il les faisait tenir : ¢a Cest la
grandeur de Yossef, d’avoir Su rest-
er en vie, d’avoir su rester juif.
Avec la paracha de Chemot nous en-
trons dans la période des chovavim, une
période propice pour se remettre en ques-
tion sur nos erreurs les plus personnelles
et se repentir dessus.
Je crois que ce qu'on l'on peut lire dans cette pé-
riode ou on nous raconte les combats du Am Israél face a
un monde qui donne envie de n’avoir plus envie de rien, cest que 'on
se doit de se battre en sachant que parce que Cest difficile, qu'on le
veuille ou non Hachem est avec nous.
Comme le disent parfaitement les Tehilim : “quand je t'implore du
plus profond de mon étre, dans ma plus profonde désolation, toi
maitre du monde tu entends ma voix “(130 ;1) Ou encore : “Méme
lorsque je m’avancerai vers la vallée de la mort, je n’aurai pas peur, car
tu es a mes cotés.” (23 ;4)
En sachant qu’on est tant accompagné pour vivre une vie proche de
celui qui nous I'a donnée on se doit de se battre pour la réussir malgré
la réalité du monde :
Comme le Rav Samuel nv~bwnous I'a enseigné ;
La vie est un combat permanant, si on arréte de se battre on a
perdu!
Eyal Murciano—Ba’hour de la promo 2024-25

_2=


http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

KECHER. CHELOMO

iy

RAV BENJAMIN ZERBIB

Il y a quelques mois, on est en pleine soirée d'été, Bnei Braki. On
toque a la porte, mon fils va ouvrir, il vient me voir : « Papa, papa, il y
a deux rabbins qui sont 14 ».

« Deux rabanims a cette heure-ci (22 h 35), c'est bizarre ».

Ok j'y vais et 12 en face de moi Rav Samuel et Rav Kaplan.

Tout surpris (et aussi tout géné - je me retrouve en pyjama en face du
roch yechiva et du machguiah).

Je les salue : « Chalom Rav, Chalom Rav, rentrez, ne restez pas a la
porte. » Je les fais rentrer, je les installe autour de la table du salon.
J'augmente la fraicheur du mazgan pour qu'ils se sentent

a l'aise, j'améne a boire frais, bref j'essaye de faire
tout ce qu'il faut pour recevoir au mieux les
rabanims.

Je ne peux pas les recevoir qu'avec un verre

d'eau. Faut que je leur améne quelque chose

a manger. Je m'excuse auprés d'eux : « Rav,

me’hila, je vais a la cuisine, je reviens

dans trois minutes ». Je fonce dans la cui-

sine : « Qu'est-ce que je peux leur amener ??»

Il reste du couscous de midi, mais bon je ne me vois
pas amener a rav Samuel et a rav Kaplan une assiette de
couscous boulettes. Je vois des gateaux au chocolat dans l'armoire..
Non laisse tomber...

Voila, j'ai trouvé, j'avais acheté des belles mangues pour chabbat,
bien grosses, bien mares, super.

Ma femme me dit : « Tu veux que je les coupe ? » « Non merci, t'in-
quiete, je vais les préparer moi-méme (je veux faire la mitsva moi-
méme). »

Je prends le couteau et je commence le travail. Tout content de faire
cette belle mitsva de kavod atorah. Ca me prend un peu plus que les
trois minutes prévues, mais voila, j'ai terminé. Je prends une belle
assiette du service de Chabat, je reviens dans le salon et je pose enfin
sur la table la belle assiette et dans l'assiette se trouve ce que j'ai
posé joliment : les épluchures des mangues...

' " l‘ | ‘

u 444
216 [N

Neissance: dune il do Then Gebboy
Lo ille do Ttk Gebbog

D pelitlils d P Chlome Ackerman _

Tioncallos: Avge Pubin

Vous aussi faites nous partager vos joies
kecherchelomo@gmail.com

—

-

T
'Ry

[ =

A

Comment j'ai recu Rav Samuel
et Rav Kaplan a la maison....

Vous avez bien compris que l'histoire n'était pas vraie. C'est juste
un machal.
Qu'est-ce que ce Machal vient nous apprendre ?
Le Hovot Alevavot nous enseigne qu'il y a plusieurs catégories de
mitsvot.
Il y a des mitsvot qui ne se font qu'avec le coeur, comme aimer
Achem ou bien craindre Achem.
Il y en a qui ne se font qu'avec le corps, comme par exemple la
mitsva de loulav ou de tsedaka.
Et il y en a qui se font avec le cceur et le corps.

La mitsva de téfila fait partie de cette derniére

catégorie.

Quand on prie, on prononce les mots avec
notre bouche, mais ¢a ne suffit pas, il faut
aussi et surtout mettre la kavana puisque le
principal dans la téfila ce n’est pas les mots
prononcés, mais c'est la kavana.

Combien de cceurs tu rentres dans ce que tu
dis, combien tu donnes de place 4 Hachem au

moment ou tu lui parles, c'est ¢a le principal.

Le Hovot Alevavot nous donne une image. Les mots dans la tefilla
c'est comme la klipa du fruit, 'épluchure qui entoure le fruit.
La kavana dans ce que tu dis c'est comme le fruit lui-méme. Si au
moment ol tu es en train de prier il n'y a que des mots qui sortent de
ta bouche mais que la kavana n'est pas 13, on fait de notre téfila... une
peau de banane. On respecte Hachem avec notre bouche et nos
lévres, mais le cceur, il reste loin de lui.
Réfléchissons, de toute facon on est a la synagogue et on a le sidour en
face de nous.

Donnons a Hachem le vrai respect qui lui est dii. Effor¢ons-nous
(avec l'aide d'Hachem) de transformer nos épluchures en belle
salade de fruits.

Rav Benjamin Zerbib - Promo 2006-07

LA PHOTO DE LA SEMAINE

Vous vous reconnaissez... ou reconnaissez un ami ?

Anciens de Keter, a vous ! Envoyez-nous vos photos souvenirs.

_3=


https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://d934b4b1.streak-link.com/CuH18FBrq6mmQNh60gv9BQqI/http%3A%2F%2Fmitsvots.il

ELON FARTOUK

Nous entamons le Séfer Chemot, qui marque le début de la Galout.
Une question simpose immédiatement : comment la famille de
Yaacov, accueillie en Egypte avec honneur, en tant que proches
de Yossef, vice-roi d’Egypte, a-t-elle pu devenir un peuple esclave
et opprimé ? Comment est-on passé du kavod a I’asservissement ?

Dans un maamar sur la nikhbadout-ma3i, le Saba de Moussar
rapporte le Or HaHaim sur le verset : « X100 1111 521 vix 521 901 npa».

Le Or HaHaim explique que tant que Yossef était vivant, puis tant
que l'un des fréres, et méme tant qu'un seul des 70 descendus
avec Yaacov en Egypte était encore en vie, les Egyptiens re-
spectaient les Bné Israél Mais plus profondément encore : tant
que Yossef vivait, les Bné Israél conservaient euxmémes la con-
science de leur grandeur. Ils se savaient porteurs d’une noblesse,
d’une valeur et d’'une mission particuliére.

A la mort de Yossef, cette conscience commenca a saffaiblir. Ils
cessérent de se percevoir comme un peuple & part et commencérent a
se sentir égaux aux Egyptiens. Puis, avec la disparition des fréres, et
enfin du dernier des 70, le lien avec leur grandeur originelle se rompit
totalement. Ils perdirent leur nikhbadout — cette dig-
nité intérieure, cette conscience de leur valeur
devant Hachem. Ce n’est qu’alors que les
Egyptiens purent commencer
'asservissement.

Nous découvrons ici un double
mécanisme fondamental :

- Du coté des Egyptiens, on ne
peut pas asservir un peuple
conscient de sa grandeur.

- Du coté des Bné Israél, tant
qu’ils sont conscients de leur val-
eur et de l'importance de leur
mission, I'asservissement est impos-
sible. La perte de cette conscience
ouvre la porte a la Galout.

Ce principe se retrouve aussi au niveau individu-
el.

Le Yétser Hara ne pousse pas directement a la faute. Il agit de fagon
subtile et progressive, en affaiblissant la mmrla vigilance de ’homme,
son attention et sa conscience dans ses actes, surtout dans le service
de D.ieu.

Quand cette vigilance diminue, on se laisse distraire, on néglige
certains détails spirituels et on perd progressivement la con-
science de son état spirituel.

Petit & petit, cette négligence affaiblit le respect de soi dans TAvodat
Hachem. L’homme finit par se sentir moins capable, moins im-
portant, moins digne.

A ce moment, le Yétser Hara peut murmurer: «tu ne vaux rien», et
I'entrainer doucement vers l'aveira.

Le Sihot Moussar donne deux maniéres pour entretenir et préserver la
1720

Noblesse oblige

Premiére maniére

La Guemara dans Sanhedrin 37a raconte comment on mettait en
garde les témoins. On leur disait que s’ils étaient de faux témoins et
provoquaient la mort d’un innocent, ils porteraient une lourde re-
sponsabilité. On leur disait : « o9n X121 *>awa b 270 X1 IR 59 —
chacun doit se dire : le monde a été créé pour moi

La Guemara ajoute : « X5n 09y 721X 12°X2 HX1wmNNX wo1 TaRni Ha».

Rachi explique que ces paroles faisaient réfléchir le témoin : « Si
chaque homme vaut un monde entier, comment pourrais-je me
laisser entrainer par une avera ? »

La conscience de la grandeur de ’homme et de sa responsabilité de-
vant Hachem empéchait la faute. Ce n’était tout simplement pas a sa
stature de descendre si bas.

Deuxiéme maniére

Concernant les faux témoins dans les affaires monétaires, la méme
Guemara explique que souligner la gravité de linterdit du faux
témoignage ou ses conséquences — comme l'arrét des pluies néces-
saires a 'agriculture — n’est pas efficace, car Thomme se
dit qu’il n’en sera pas touché.

Le seul moyen proposé par la Guemara
est de leur dire : « "2 1>ax o™ onx
D3NX DWW Mm»vous étes méprisables
méme aux yeux de ceux qui vous
ont payés.

Se sentir méprisé touche di-
rectement leur nikhbadout,
leur dignité intérieure.

Cette sensation de dévalorisa-
tion est insupportable pour eux.
Elle agit comme un frein puissant
contre la faute. Ainsi, ils reculent
naturellement et s’éloignent de ’avera.

Ainsi la nikhbadout se préserve de deux
fagons complémentaires :

Premiérement, en prenant conscience de sa valeur et de sa re-
sponsabilité devant Hachem, ce qui empéche 'homme de commettre
une faute indigne de sa stature.

Deuxi¢émement, en ressentant la honte et le mépris que
provoquerait un péché aux yeux des autres : ce sentiment touche
profondément la dignité intérieure, agit comme un frein naturel et
éloigne ’'homme de I'aveira.

Cette approche, au cceur de la Shita du Saba de Slabodka, vise a éveil-
ler chez '’homme la dignité intérieure (nikhbadout) : non pas un
orgueil, mais la conscience profonde de sa valeur et de sa re-
sponsabilité.

Savoir que ’'homme est important parce qu’il a été créé a I'image de
Dieu et qu'une mission unique lui a été confiée lui permet de vivre a
la hauteur de ce que Hachem attend de lui.

Elon Fartouk - Ba’hour de la Promo 2022-2023

RECEVEZ LE KECHER CHELOMO ET LES NEWS DE LA YECHIVA
Ecrivez-nous par e-mail kecherchelom@gmail.com

et n’hésitez pas a la partager autour de vous, ou a I’'imprimer pour votre communauté !



http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

