- PARACHAT BO -

Ne pas transporter ce feuillet dans le domaine public le Chabbat — Ne pasle lire pendant la Tefila et lalecture de la Torah.
Veuillez le déposer dans un endroit compatible avec sa Kédoucha.

%h LE MOT DU ROCH YECHIVA

LE HALLEL DE ROCH HODECH

Dans cette Paracha, nous recevons les premiéres
Mitsvot données au Am Israél, avant le Mont Si-
nay.

La toute premiére (que Rachi souligne au début du
H'oumach) est de vivre notre Calendrier d'aprés
les renouvellements de la Lune.

Le monde matériel, figé dans les lois et principes
imposés a la Création du Monde, vit sa routine, la
météo, la botanique, la médecine, 1'astronomie,
tout est fixé selon un ordre immuable.

Par contre, le monde Spirituel, dans lequel un Juif
évolue, se renouvelle chaque mois, une nouvelle
direction a travailler, un nouvel éclairage sur ma
Avoda, une approche que le Ciel nous propose
chaque mois.

Nous revivons Pessah et Hanouca chaque année,
mais c'est toujours une autre facette, un renouvel-
lement permanent qui nous est offert d'en Haut.

Ce contact avec la Kédoucha d'en Haut, nous le
percevons a travers les Téfiline, qui nous ouvrent
chaque matin le challenge du jour.

Bien entendu, a condition que les Tefillin ne soient
pas une routine, mais une couronne qui pare nos

tétes. (D'apres le Sefat Emet)

RAV SHIMONE GOBER'T

L’EQUATION DU BONHEUR

Extrait d’un chiour du Rav Shimone Gobert - Promo 2005-2007
Mostaé Chabat Vaéra a la Yéchiva

Pourquoi Hachem a décidé de nous prendre la tete avec 613
Mitsvots?
Les Goyims ont 7 mitsvots pour mériter leur Gan Eden et nous avec
613 Mitsvots, on espére ne pas aller au Guehinam.
Hachem nous aime, il nous libére, nous choisit. Qu'il nous fasse Kkiffer,
pourquoi nous mettre la montagne sur la tete?
Imaginons un employé a démarché une tonne de clients, a fait beaucoup
de contrats... Pour cela le patron décide le faire travailler meme le di-
manche. Comment c'est possible? Qu'il lui donne un jours de congés!
Un Ba’hour, un jour demande au Rav Steinman Zatsal s'il aime les
steaks. Le Rav lui répond qu'il ne sait pas ce que c'est. Le ba’hour lui de-
mande alors, si vous ne connaissez pas le gout du
steaks, comment pouvez vous dire que la
torah est meilleure?
Le Rav lui répond:
-Le miel est doux?
-Oui Rav
-Si une personne trouve le miel
ameére, c'est lui le probléeme?
-Oui Rav.
-De la méme maniere si tu trouves la
Torah amére, c'est toi le probléme.
Le Or Ha'haim dit que si les gens connais-
saient le gout de la Torah, ils deviendraient fou!
Pourtant il avait la méme Torah que nous. Donc si pour nous la Torah
n'est pas un kiff c'est nous le probléme.
La Question se pose alors: Comment la Torah peut elle étre un kiff?

Suite p2

e n'est pas parce que
-tM as chOLSL l

Suivez les Si'hot du Rav Samuel
' Le Moussar du Rav Kaplan...
en VIDEO

CLIQUEZ-ICI



http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://keterchelomo.com/
https://www.youtube.com/@KeterChelomo

i

—

La solution est la suivante: Peu importe la difficulté éprouvée,
tu auras un kiff. Par définition, dans un choix, A est au détri-
ment de B.

Dans la Torah ce n'est pas comme ca. Tu peux avoir A et
gagner B.

La Guémara Beitsa nous dit que la Parnassa de 'homme est
fixée a Roch Hachanah, la Guemara Baba Batra inclut méme
les kiffs et les galéres.

Cette notion est extrémement importante, si un profit te re-
vient, tu l'auras, cela a été décrété.

Seulement entre tes mains est le choix de recevoir ce profit de
fagon permise ou pas.

La Guémara ‘Houline nous donne une liste d'aliments interdits
que nous pouvons trouver de fagon permise. Tu crois le
perdre, mais ca existe en Cacher et en pas cacher, ce profit te
revient, tu l'auras, c'e nest pas car tu as choisit A que tu as per-
du B.

Tu penses ne pouvoir avoir ce profit que de facon interdite
mais cette chose te revenait, tu avais le choix de le prendre de
fagon permise.

Dans Baba Batra, Rabbi Yo’hanan Ben Zaccai a révé que ses
neveux allaient perdre 80 000 euros aux impots.

Il les a donc sollicité a plusieurs reprises pour une Mitsvah, un
Collel, une Yechiva... Il a réussi a leur faire dépenser 79 ooo
euros.

La veille de Roch Hachana le montant de leurs impdts était de
1000 euros. Cest a dire qu'Hachem a déduit de ce qui était
fixée a Roch Hachana. Tu devais perdre cette somme, tu as la
possibilité de le perdre dans les impots ou pour des
Mitsvots.

Lorsque tu préléves le Madssére, "cette perte" était fixée, a toi
de la placer ou tu veux, si ce n'était pas dans le Maassére, ¢a
aurait été pour un pneu crevé ou un téléphone cassé. ... Ha-
chem déduit alors de ce qui aurait du se passer.

Un homme d'affaire juif relance sa société et a RDV avec

eissance: d un WM& de Yono Vikhoel
Tichenrand,
Vous aussi faites nous partager vos joies
kecherchelomo@gmail.com

son banquier pour un prét de 500 ooo dollars.

Il arrive sur les lieux a Manathan, il est en avance et décide
d'aller prier Min’ha.

Au fur et a mesure d'attendre Minyan, il se fait tard. Apreés
un long moment le Minyan est complet mais 'homme d'affaire
doit partit immédiatement apres la Amida.

Le ‘Hazan le supplie de rester, il doit faire Kaddich pour sa
meére. Lhomme, trés embarrassé, finit par accepter.

Apreés le Kaddich, il court de toutes ces forces pour ne pas arri-
ver trop en retard a la banque.

11 arrive, Baroukh Hachem le banquier n'est pas encore arrivé.
Soulagg, il attend patiemment, le banquier arrive, c'était le Ha-
zan de Min'ha et il a pu lui donné le prét.
Ces souffrances t'étaient fixées, t'aurai du les avoir dans ta
négociation avec le banquier, t'as décider de les mettre dans
ton Min'ha, Hachem te les a déduit.
Tu as donc choisit A (d'assister au Kaddich) t'as aussi gagner B
(d'obtenir le prét).
Le Hafets Haim vient dans un village, les habitants sont trés
heureux, c'était avant la Shoah, ils vont avoir la Brakha du
Rav... Un Ba’hour de la Yéchiva recoit une lettre de son pére
une lettre lui interdisant de s’y rendre jugée trop dange-
reux (bousculades, attroupements...).
Toute la Yéchiva y est allé sauf lui, restant seul a la Yéchi-
va. Le Rav les a bénit d'une longue vie.
Des années plus tard, déja grand-pére, il a assisté a l'enterre-
ment du dernier Ba’hour de la Yéchiva.
Dans la Torah tu as choisit A (de faire Kiboud Av Vahém)
tu as gagné B (tu as la Brakha d'Hachem.)
Ces souffrances t'étaient fixées, tu les mets dans le Cacher,
alors Hachem te les déduit.
Ces 613 Mitsvots sont donc en réalité 613 opportunités de
changer ta vie. Car les problemes tu les auras, a toi de les
placer la ou il faut.

Propos recueillis par Elie Taieb — Ba’hour de la promotion actuelle

. PROMO 2017

A PR R 5%~

Vous vous reconnaissez... ou reconnaissez un ami ?

Anciens de Keter, a vous ! Envoyez-nous vos photos souvenirs.


http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

RAV MOCHE KAPLAN

Une belle histoire m’a été rapportée cette semaine par Rav
Kaplan. chlita

Il racontait que Rav Chakh Zatsal lui avait un jour
confié une anecdote vécue avec son médecin
attitré, le docteur Bank, qui le suivait
fidélement depuis 'époque de la Litu-
anie.

Un jour, Rav Chakh ne se sentait pas
trés bien. Par précaution, il appela son
médecin et lui dit qu’il pensait devoir
faire des examens. Le docteur ’écou-
ta attentivement, puis lui répondit avec
calme et bienveillance :

— Rav Chakh, regardez votre carte d’identité...
et vérifiez votre date de naissance.

En effet, Rav Chakh avait déja largement dépassé les 9o ans. Le
docteur poursuivit alors avec douceur :

— Avec l'ige, la machine s’use. C’est I'usure naturelle du
temps.

h RAV OVADIA NEIMAN

some "TISWT WTAY 07 KT WO DT WK 07 T W

Pourquoi Hachem donne aux Bnei Israel comme premiére
mitsva le wnn wrtp ? Il aurait pu en donner une autre qui
nous semblerait «plus» importante (Chabat, tefilines par
exemple), quelle est la particularité de cette mitsva ?

A ce moment de la paracha, I'Egypte et ses habitants viennent
de subir I'une apres l'autre 9 plaies intenses, et commence le
chapitre x» (comme les 12 mois de I'année) par le kidouch
ha’hodesh. Le don de cette mitsva semble faire une interrup-
tion dans la paracha.

Israél est comparée a la lune et de méme quelle
disparait et finalement revient alors le Am
Israel a aussi la capacité de se renouveler
aprés des périodes sombres. Roch Hodesh
est annonciateur d’'une nouveauté, d’un §
changement c’est le lachon méme de wn .

Dans la paracha, le don de cette mitsva n’est §
donc pas une interruption mais la Torah

annonce un changement: la délivrance de
I'Egypte aprés la 10éme plaie. Cette capacité a se
renouveler apparait aussi dans le fait que le Am Israél
était au plus bas, a la 49éme porte de touma prét a franchir
la 50éme, dénué de toutes mitsvot, sali d’avoda zara et pour-
tant a peine 7 semaines plus tard ces mémes personnes regoi-
vent la Torah au Har Sinai, entendent et assistent au dévoi-
lement de la Présence Divine.

Le Ktav Sofer explique que certaines personnes pensent que
oui il y a un Créateur qui a construit ce monde mais quil
est ensuite partit et I'a laissé en auto-gestion. IIs reconnais-
sent la formidable création dHachem mais refuse la Hacha-
ga’ha pratit, Sa présence dans tout les recoins de notre
quotidien autant physiques que métaphysiques.

Ainsi avec Roch Hodesh nous affirmons qu'Hachem renou-
velle et intervient constamment dans Son monde. En effet,

RESTER JEUNE, MALGRE LES ANNEES

Rav Chakh sourit et répondit simplement :

— Clest vrai... j’avais oublié mon 4ge.

Rav Kaplan concluait cette histoire en soulignant
un point remarquable : malgré les années,
Rav Chakh Zatsal avait conservé une
jeunesse d’esprit exceptionnelle, au
point d’en oublier son age réel. Son
esprit était resté vif, alerte et pleine-
ment vivant.

Cette histoire nous enseigne que la
véritable jeunesse ne dépend pas du
nombre des années, mais de I’état d’es-
prit. Celui qui reste investi, actif, tourné
vers les autres et animé par des projets porteurs
de sens, garde une fraicheur intérieure intacte.

Le temps peut marquer le corps, mais 'esprit nourri par la
Torah et la joie de vivre préservent une jeunesse qui ne
s’use pas.

Propos recueillis par Rav Mordekhai Bismuth

ETRE ACTIF DANS LE PROJET DIVIN

Il va jusqu’a pointer du doigt la lune pour montrer a Moché
Rabénou quelle forme elle doit avoir selon la halakha (Rachi).

Le Imrei Cohen (le beau-pére du Rav Samuel chlita) nous dit que le
« doigt » d’'Hachem est le symbole de Son intervention dans le
monde. Ainsi dés la premiére mitsva, Hachem, comme un
Pére, se penche vers nous, Ses enfants, pour nous enseigner
la halakha; c’est a dire la fagon correct de vivre la Torah. Et
le Rambam de trancher qu'un pére est a»nd’enseigner la Torah
a son fils (Hilkhot Talmud Torah, chap.1, halakha 1).

D%, dans notre passouk, désigne Moché et Aaron
puisqu’ils étaient deux alors le témoignage de deux
témoins qui ont vu la nouvelle lune permet
d’annoncer « Mékoudach » (Roch Hachana-
3,7)

Ainsi, comme le rapporte le midrach Yal-
kout Chimoni, Hachem déclare qu’il faut
demander au Bet Din d’En-Bas pour con-
naitre la date de Roch Hachana. Ce qui veut
dire que Clest entre nos mains ! Hachem
nous permet de déterminer et donc de dominer
le temps.

Tout comme le mohel en faisant la brit mila compleéte la créa-
tion d’Hachem, les témoins annongant la nouvelle lune la
completent aussi (Imrei Cohen).

Hachem nous a fait le don de la Torah non pas pour étre pas-
sif, & uniquement suivre un ensemble de lois mais pour étre
actif et participer 1émaassé au projet Divin. (Tehilim-wp,)
Avec le kidouch ha’hodesh comme premiére mitsva, Hachem
nous donne une force de renouvellement, qui nous permet
de pouvoir faire constamment téchouva et se rapprocher de
Lui. Il nous montre qu’ll s'occupe personnellement de nous.

Il nous permet d’avoir une part dans Sa Torah Kédocha.
Rav Ovadia Neiman - promo 2022-2025

_3=


http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

KECHER. CHELOMO

ILAN ZEITOUN

iy

Ces paroles sont dédiée pour I’élévation de I’ame de
Dolly Messaouda bat Marie

Dans la paracha de Bo, nous assistons a la sortie d'Egypte des
hébreux, avec les trois derniéres plaies. Attardons nous, sur les
miracles qui se sont produits en Egypte, il est écrit entre la pa-
rachat Vaéra, la parachat bo et la parachat Bechala'h dix-neuf
fois qu'Hachem renforce son cceur.

Cela apparait sous trois formulations différentes dans le texte,
on y trouve la formule de base "Hachem renforce son ceeur ...",
"Son ceeur s'endurcit”, et "Pharaon endurcit son cceeur".

Le Beth Halevi explique qu'Hachem a agi de la sorte, afin de
rééquilibrer le libre arbitre de Pharaon. En effet une per-
sonne qui assiste a des miracles aussi grands que ceux qui ont
eu lieu pour la sortie d'Egypte, n’a plus de libre arbitre et est
forcé de croire en D. Afin de ne pas forcer Pharaon, Hachem
renforce son cceur, il a de nouveau son libre-arbitre, et peut
choisir ou non de renvoyer les hébreux
d’Egypte.

Comme nous le savons, il ne le fera pas
jusqua la réalisation de la dixiéme
plaie, la mort des premiers nés en
Egypte. Mais malgré tout, il reste une
question, nous savons que quatre cin-
quiéme ne sont pas sortis d’Egypte
(voir Chemot chapitre 13, verset 18
avec Rachi derniére explication), or ces
hébreux aussi ont vu les miracles, pour eux Hachem n’a pas
renforcé leur cceur, ils ont dit donc reconnaitre la toute
puissance d’'Hachem, pourquoi ne sont-ils pas sortis ?

Pour répondre a cela nous allons définir quel est le role dun
miracle, pourquoi de nos jours n’avons-nous pas de miracle
aussi grand qui change les lois de la nature mise en place
par Hachem ?

11 existe différents miracle, tous sont la réalisation de la volonté
du maitre du monde. Le miracle est la manifestation d’un élé-
ment différente de ce qu’il fait toujours.

Par exemple lorsque Moche « rencontre » Hachem, il voit un
buisson en feu qui ne briile pas. Or Hachem a crée le feu,
sa nature premiere est de chauffer, déclairer et de bruler. Or,
dans cette rencontre, le feu est bien présent, il brille le buisson
mais celui-ci ne se consume pas.

On y trouve la méme idée lorsqu’Avram est jeté dans la four-
naise ardente. Il y a un feu mais il ne briile pas Hachem peut
aussi décider que le feu fasse deux actions en méme temps.
Dans la fournaise ardente de Hanania, Mishaél et Azariah, le
feu brila leur liens mais par leurs corps ni leurs vétements
Ce feu a eu donc une double fonction, celle de briler et celle de

REEQUILIBRER LE LIBRE ARBITRE

ne pas briler. Ainsi Hachem gére le monde comme 1l le sou-
haite.

De ces trois exemples, on y voit des miracles, qui se manifes-
tent de maniére différentes. Ce sont des créations d’Hachem
qu’ll module selon Sa volonté, Il décide de sauver ses pro-
phetes et Montre aux hommes Sa toute-puissance. Nabucho-
donosor bénira Hachem ( Daniel, chapitre 3, verset 28).

Durant le jugement des égyptiens qui dura 12 mois (voir mich-
na edouyot chapitre 2, 10) les plaies étaient un miracle mais
qui ne changea pas la nature. Les grenouilles font du bruit,
les sauterelles mangent les récoltes, la peste tuent le bétail, les
poux grattent, les bétes sauvages attaquent les humains. La
plaie du Nil qui se transforma en sang, les sorciers égyptiens
ont réussi a faire de méme transformer les eaux en sang (voir
Chemot chapitre 7, verset 22).

Et pourtant malgré cela de nombreux miracles se sont pro-
duits, les hébreux n’ont pas été touché
ou attaqué, les hébreux pouvaient
boire de I'eau, la terre de gochen a
toujours été protégé. Alors pourquoi
une grande partie des hébreux n’est
pas sortis d’Egypte ?
Le miracle visuel va uniquement
convaincre le faible, les personnes
qui se fient a leur coeur, sans réfléchir,
C’est le cas de Pharaon, et de Nabu-
chodonosor qui dés qu’elles voient un
changement dans ce qu’elles sont habituées a voir, alors
change d’avis.

Hachem devait donc renforcer le coeur de Pharaon car il
est impressionnable. Les hébreux sont un peuple du savoir, un
peuple réfléchit et voir un miracle ne convainc pas toujours, il
peut s’expliquer, se relire selon les regles de la nature mise en
place par Hachem. C’est ce que malheureusement ont fait
quatre cinquiéme du peuple. Ils étaient encrés dans la ma-
térialité, la bassesse de 'Egypte et donc n’importe quel miracle
ne pouvait les sortir d’Egypte. Ils auraient toujours interprétés
et surtout ne pas voir la main d’Hachem derriére cela.
Il est évident que de nos jours c’est équivalent, méme si
Hachem faisait des miracles aussi grand qu’a la sortie d’Egypte,
les scientifiques viendraient et chercheraient a expliquer les
miracles de maniére naturelle.

I3

La émouna s’acquiert comme a ’époque, en observant nos
guedolims, en respectant leur consigne et c’est ainsi que
nous aussi, nous pourrons mériter de vivre la gueoula et
d’en faire partie.

Ilan Zeitoun - Promo 2007

RECEVEZ LE KECHER CHELOMO ET LES NEWS DE LA YECHIVA

Ecrivez-nous par e-mail kecherchelomo@gmail.com

¢

L7

). et n'hésitez pas a la partager autour de vous, ou a l'imprimer pour votre communauté !



https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

