s

keterchelomo.com | kecherchelomo@gmail.com |Ben Zoma 21, Bnei Brak - Israél Qarig0g 0 R L

- PARACHAT BECHALAH -

Ne pas transporter ce feuillet dans le domaine public le Chabbat — Ne pas le lire pendant la Tefila et lalecture de la Torah.

Veuillez le déposer dans un endroit compatible avec sa Kédoucha.

Q LE MOT DU ROCH YECHIVA

A PROPOS DE TOU BICHEVAT

On se demande souvent pourquoi nous ne disons pas les
Tah'anounim pour le Nouvel An des Arbres?

En quoi le début du printemps est il une journée de
Kedoucha particuliére ?

Le Chem Michemouel (et beaucoup d'autres Sefarim de
H'assidim) nous ouvre une fenétre vers ces secrets: Jus-
qu'ici, les arbres ont survécu grice a la séve accumulée en été
dernier.

A partir du 15 Chevat (quatre mois apres Souccot), les
pluies de I'hiver redonnent une nouvelle vigueur aux arbres,
qui se renouvellent.

Pareil pour nous, les bonnes résolutions de Eloul et Ti-
chri s'estompent et se dissolvent dans nos habitudes du quo-
tidien, mais le Ciel nous envoie chaque jour des éclairs de
Emet (Comme on le dit dans la Haftara de Taanit:"Ma
parole se répand sur vous comme la pluie et la neige qui
tombent du Ciel'), et on va tourner une page, pour faire
pousser de nouvelles branches, ou parfois seulement des
petits bourgeons, et on se sent l'envie de commencer une
nouvelle Massek'het, un H'izouk de Tefila, etc.

Cette variété de fruits que nous mangeons a Tou Bichevat,
est la pour nous montrer la multiplicité des nouveautés que
nous pouvons envisager, dans tous les sens et les do-
maines, pour que nos arbres fleurissent. ~ Car, dit la Torah,
I'Homme est un arbre(dont les racines sont au Ciel, et
les branches ici bas).

Chana Tova!

RAV MOCHE KAPLAN

AS-TU ATTENDU LA DELIVRANCE ?

Une des bases de notre Emouna doit étre celle, en la venue du Machiah.
Celui qui n'a pas cette Emouna est appelé « hérétique » et n'a pas de part dans la
Torah de Moché.

Dans la Parachat Bo(22;10) & propos de la makat
Hochekh, Rachi s'interroge sur cette plaie. Pourquoi
I'obscurité ?

Il répond que les Bnei Israél ne voulaient pas
sortir d'Egypte, ils étaient bien, avaient leur
situation, ils avaient tissé des liens avec les
Egyptiens...

C'étaient donc des Rechaim, alors Hachem les

a aussi tués pendant cette plaie. Dans l'obscu-

rité pour ne pas que les Egyptiens voient les
corps et disent : « Voila, leur D.ieu tue les
Juifs ».

Rachi demande combien de Juifs ont été tués
pendant cette plaie ?

Dans le deuxiéme passouk de Bechalah, le mot «
Hamouchim » est évoqué, signifiant « armés ». Rachi
nous informe qu'il faut lire « Hamichim », qui signifie «
1/5 ».

1/5 des Bnei Israél sont restés en vie et ont été libérés. 80 % ont été tués.
D'autres disent 1/50 ou encore 1/500.

Rav Saadia Gaon nous dit que la Guéoula ressemblera a la Sortie d'Egypte.
- Tout celui qui ne voulait pas sortir d'Egypte est mort durant la plaie de I'obscu-
rité.

- De méme, tout celui qui n'attend pas impatiemment la venue du Machiah ne
mérite pas d'y assister.

Montrons 8 Hachem que nous avons la Emouna en la venue du Machiah.

Si déja en Egypte ils n'avaient pas la Torah, a plus forte raison de nos jours : nous
avons la Torah, les Midrachim, les Neviim...

Nous avons beaucoup de connaissances sur la Guéoula, donc plus de raison d'é-
tre Maamin.

La Guémara Chabbat 31a nous dit, lorsque notre Néchama montera au ciel, nous
rentrerons en jugement. Suite p2

~

Suivez les Si'hot du Rav Samuel
' Le Moussar du Rav Kaplan...
en VIDEO

CLIQUEZ-ICI



http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://keterchelomo.com/
https://www.youtube.com/@KeterChelomo

6 questions nous seront posées. Parmi celles-ci : « As-tu attendu la
délivrance ? »

Rachi nous précise que c'est grice a toutes les prophéties que nous
devons avoir la Emouna.

Le Hafets Haim nous dit que cette attente doit étre telle que lorsque tu
construis une tour d'observation contre des ennemis, et que tu sur-
veilles avec des jumelles. De méme, nous devons attendre le Machia’h
avec cette observation, a l'affiit, pour avoir le mérite de répondre « oui
» a cette question qui nous sera posée.

Le Rambam nous dit qu'a l'arrivée du Machiah, les exilés seront ras-
semblés, tout reviendra :

Lla Chemita, les Korbanot, le Beit Hamikdach, le Beit Din, la Che-
khina...

« Celui qui n'est pas Maamin OU celui qui ne l'attend pas, renie la
Torah de Moché ». Il faut dong, y croire, mais aussi l'attendre !

Si ton ami te dit qu'il te donnera 100 0oo euros, oui, tu y crois, mais tu
vas attendre chaque jour impatiemment ; si ce n'était pas aujourd'hui,
ce sera demain.

Le Hafets Haim rajoute qu'avant la venue du Machiah, Amalek en-

RAYV ISRAEL CAHEN

™)

Extrait d’un chiour du Rav Israel Cahen
Mostaé Chabat Bo 4 la Yéchiva

Le Midrash Rabba (Ki Tavo) souligne l'importance d'aller a la syna-
gogue et dit qu'Hachem nous récompense pour chaque pas. C'est
spécifiquement pour aller a la synagogue que le déplacement prend
une telle valeur. Hachem se trouve dans le Beth Haknesseth ; aller au
Beth Haknesseth est donc une maniére de se rapprocher d'Hachem.
(Mabharal).

Au moment de rentrer dans le Beth Haknesseth, nous disons des
versets sur la bonté d'Hachem de nous permettre d'entrer dans Sa
maison. « Ma Tovou Ohalé’ha - comme tes tentes, Yaakov, sont belles.
Vaani Berov "Hassdé'ha - et moi grice a Ta grande bonté je pénétre
dans Ta maison, je me prosterne devant Ton sanctuaire empreint de
Ta crainte. »

Ces versets rappellent le mérite des Patriarches : « Ta
bonté » est une allusion a Avraham qui excellait
dans la bonté; «Ta sainteté » fait allusion a
Yitshak qui a été consacré comme un
Korban; et « Ta crainte» fait allusion a

Yaakov qui a dit: «Comme cet

endroit est redoutable ». C'est par
le mérite des Patriarches que
nous pouvons entrer dans la
maison d'Hachem et prier.

Les bénédictions du matin

Les 'Ha'hamim ont institué
I'obligation de réciter chaque
jour des Bera'hot concernant le
renouvellement de la création et de la
vie de chacun. Chaque détail fait objet
d'une Bera'ha.

Elles sont au nombre de 18, et comme Hay =
18 nous prenons conscience ainsi que notre vie nous
vient de Celui qui vit éternellement. Le Gaon de Vilna y voit
I'image de la téte, lieu de la Nechama, qui influe sur la totalité du
corps a travers la colonne vertébrale qui compte 18 vertébres.

Les commentateurs de la Tefila expliquent que chaque Beraha, en
plus de son sens premier qui se référe a la vie du corps, se comprend
aussi de maniére plus profonde. Ainsi, en disant « Béni Celui qui
donne l'intelligence », nous louons Hachem de nous permettre de
distinguer entre le jour et la nuit, mais aussi de distinguer entre le
bien et le mal.

En récitant « Hamaavir Chéna - qui enléve le sommeil de nos yeux »,
on ajoute: « Yehi Ratson- qu'il soit agréé devant Toi que tu nous
rendes familier avec Ta Tora et que Tu nous attaches & Tes Mitsvot...
». Ainsi nous demandons que tous les besoins de notre corps nous

verra toutes ses armes. Nous y
sommes donc trés proches.
Rav Saadia Gaon nous rapporte
une prophétie :
A la venue du Machiah,
Hachem enverra un Malakh
pour nettoyer le monde de
tous les Rechaim. Ce sera un
jour difficile, atteint d'une
grande peur.
La Sortie d'Egypte s'est faite soudainement,
sans préparation, et Hachem a tué tous ceux qui n'ont
pas voulu en sortir.
De méme, le Machiah viendra de maniére soudaine, il n'y aura
pas de signes ou de préparations, et Hachem tuera tous les Rechaim.
Rappelons-nous de la Sortie d'Egypte et de ses miracles joursd apres
jours pour acquérir cette Emouna en la venue du Machiah et avoir le
mérite d'y assister.

Propos recueillis par Elie Taieb — Ba’hour de la promotion actuelle

LES FONDEMENTS DE LA TEFILA

soient assurés pour nous permettre de réaliser les Mitsvot. Puis
nous ajoutons: « Yehi Ratson Chétatsiléni - qu'il soit agréé devant Toi
de nous sauver aujourd'hui et chaque jour de ceux qui sont effrontés,
des mauvais voisins...» priant pour nos besoins matériels apres avoir
demandé la réalisation de nos besoins spirituels.

La Bera'ha sur la sanctification d'Hachem

Le Rema écrit (98,1) : Lhomme doit réfléchir durant la Tefila a la
grandeur d'Hachem et & sa propre petitesse, et enlever de son
cceur tous les plaisirs et « parler la vérité dans son cceur». « Qui
sommes-nous, qu'est notre vie...», Par quel mérite pourrions-nous
nous tenir devant Hachem? « Mais nous sommes les fils de Ton
peuple, les fils de Ton alliance, fils d'Avraham, descendance de Yits'
hak, communauté de Yaakov...»: Ce mérite nous est donné par les
Patriarches.

«Nous sommes heureux, combien bonne est notre part ..»: Le
Hayé Adam écrit que le peuple d'Israel se particular-
ise 4 4 niveaux : par sa Nechama, par les
préceptes de la Tora, par Erets Israel et par

sa soumission a Hachem.

«Comme notre part est belle » : il
\ s'agit d'Erets Israel, « comme notre
sort est enviable » c'est notre
relation avec Hachem, «comme
notre héritage est beau » c'est la
Tora, « comme nous sommes
heureux de pouvoir nous lever
et dire Chema Israel »: ceci
», correspond a notre dme qui est
une émanation d'Hachem.

Ces éléments sont rappelés dans la
Tefila de Alénou Lechabéa'h, les 'Ha'
hamim ayant tenu & ce que nous les mention-
nions au début et a la fin de la Tefila.

Ensuite on dit Chéma Israel : par ce verset nous sanctifions le nom
d'Hachem(Yalkout Vaethanan) : Au moment ou Hachem regarde
Son monde, voit Son Beth Hamikdach détruit et toutes les na-
tions du monde paisibles, Il voudrait détruire le monde; mais lorsque
les Bnei Israel vont a la synagogue et proclament le Chema Israel,
les anges se rassemblent autour d'Hakadoch Barou’h Hou et lui dis-
ent : « Tu existais avant que le monde n'existe, Tu existes depuis que
le monde est créé...sanctifie Ton nom gréice a ceux qui le sanctifient »;
alors immédiatement Hachem renonce a détruire le monde. C'est
la signification du verset : « Et Tu es saint, Tu résides et Tu t'apaises
par les louanges d'Israél » (Tehilim 22.4).

Retrouvez I’integral en video :
https://www.youtube.com/watch?v=4smUII2je00



http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.youtube.com/watch?v=4smUlI2je00

NATHAN ROSILLIO

Dans la céleébre Chira, on voit une notion de a’hdout (d’unité) des
Bnei Israél.

Dans le verset : «Alors il chantera Moché et les Bnei Israél » (Chemot
15;1), du fait que cela soit écrit au singulier, cela montre que Cest un
méme bloc, d’'une seule voix, comme une seule personne.

Méme concept, dans la paracha Yitro, on peut remarquer qu’il est
écrit : « Et il campa la-bas Israél en face de la montagne », encore
une fois au singulier, pour nous montrer 'unité des Bnei Israél.

Rachi dit a ce sujet : comme un seul
homme avec un seul coeur.

Dans le premier perek du ===
traité Yoma, page o9, il est de-
mandé pourquoi le Beth Hamik-
dach a été détruit.

Pour trois raisons :

o Avoda Zara

« Gilouy Arayot

o Chefikhout Damim

Mais, au temps du deuxiéme Beit
Hamikdach, ils accomplissaient les
mitsvot, étudiaient la Torah et faisaient du ‘hessed. Alors pourquoi a-
t-il été détruit ?

Onrépond : a cause de la haine gratuite.

On voit donc de 1a que la haine gratuite est équivalente aux trois
fautes citées ci-dessus.

De méme, dans le traité Brakhot, page 8, Rabbi Nathan dit : d’ou
sait-on qu'Hachem n’est pas dégotité d’une téfila faite en public ?

Il rameéne un passouk dans Iyov, et suite a cela il est dit
que Hakadoch Baroukh Hou dit :

« Tout celui qui s'occupe du ‘hessed, qui prie en minyan et qui étudie
la Torah, Je I’éléverai comme s’il M’avait racheté, Moi et Mon fils, des
autres nations du monde. »

N

m M
o Uy
210 H1In

eissance:
dune [lle de Asron Beddouk
dun (ls Chalom [ ebor
dun (ls (Bekhor) [ evt Gellam

Vous aussi faites nous partager vos joies
kecherchelomo@gmail.com

RESTONS UNIS

On voit de 13 'importance du public et de rester soudés.

Concernant le fait de rester soudés, on peut voir que lorsque les gens
de la génération de la Tour de Babel ont décidé de se révolter contre
Hachem et de créer une tour pour « Le vaincre », Hachem a vu la
2’hdout qu’il y avait entre eux, et au lieu de les tuer, Il a changé
leurs langues afin de stopper la construction.

Encore une fois, on voit cette notion de a’hdout, que méme dans le
mal, a un impact. Hachem va, pour les punir et les affaiblir, les dé-
sunir.

Chemot
«Eloké

Dans (3,18), on
voit ha’Ivrim nikrah
alénou» avec
deux youd a Ivrim et nikrah avec
un hé a la fin,
alors que plus tard, dans Chemot
(5,3), on voit : « Eloké ha’lvrim
nikra  alénou » avec un
seul youd et nikra avec un alef a la
fin.

On se pose alors la question :
pourquoi cette différence ?

On répond que deux youd signifient deux Juifs, autrement dit pas
d’2’hdout, et donc on emploie nikrah avec un hé a la fin, du langage
de « hasard », de maniere accidentelle : Hachem les a appelés.
Alors qu’un seul youd signifie 'unité, tous unis, et donc Hachem les a
appelés volontairement.

Revenons a ce que nous avons dit : “d’'une seule voix, comme une
seule personne “et “comme un seul homme avec un seul coeur.”

Le plus important est de rester unis tous ensemble, d’é¢tre en bons
termes avec tout le monde, et surtout — ce qui est le plus important,
c’est notre force — de ne pas énerver son prochain jusqu’a ce qu’il
éprouve une ranceeur au point de ne pas nous pardonner, car cela
pourrait étre I'un de nos plus grands soucis plus tard, dans le monde
futur.

Nathan Rosillio—Ba’hour de la promo actuelle



http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

KECHER. CHELOMO

JER EMIE BENSOUSSAN

iy

A T'approche de Tou Bichevat, essayons d’exposer quel fruit con-
sommer en premier lorsque plusieurs fruits sont devant nous.

Dans le traité Brakhot 4ob, la Michna nous parle d'un cas ou sont
posés devant moi plusieurs fruits et je souhaite manger de ces
fruits, sur quel fruit réciter la brakha en premier.

Rabbi Yéhouda dit que s'il y a dans ces fruits un des 7 fruits d’Erets
Israél, je dois d’abord réaliser la brakha sur celui-ci, tandis que les
Hakhamim disent que je peux faire la brakha sur celui que je veux en
premier.

En page 41a, 'Amora Oula nous explique que la mah’loket
(discussion) entre ces deux Tanaims porte uniquement sur le cas ou
les fruits devant moi ont la méme brakha comme une pomme et
du raisin. Dans ce cas, la brakha sur ces deux fruits est Boré péri
haets, et je ne vais faire la brakha que sur fun des deux fruits et cela
acquittera le deuxiéme.

Dans ce cas, Rabbi Yéhouda nous dit qu’on privilégie le fruit d’Erets
Israél (le raisin), alors que les Hakhamim pensent que je peux faire la
brakha sur celui que je préfére 227 en premier et ainsi acquitter
l'autre.

Toutefois dans le cas ou les deux fruits ont une brakha différente
comme du raisin et une pastéque, il n’y a pas de priorité, puisque je
suis amené a réciter la
brakha propre a ces
deux fruits (Haets et
Haadama), je fais donc },
la brakha sur I'un puis
sur l'autre.

Dans les Richonims, il
y a une mah’loket com-
ment trancher la halak-
ha dans les deux cas *
mentionnés plus haut.

Rabbénou Yona, ra-
mene le Baal Halakhot
Guédolot, qui ex-
plique que dans le cas
ou j’ai devant moi deux
fruits qui ont la méme brakha, un d’Erets Israél, I'autre non (pomme
et_raisin), je bénis le fruit d’Erets Israél (raisin) comme I'opinion de
Rabbi Yehouda. En effet, bien qu'en général nous tranchons la halak-
ha comme 'opinion majoritaire (Hakhamim), ici la guemara ramene
plus bas (page 41a) une reégle que les fruits qui sont le plus proche du

mot YN dans le passouk : TP M PN
AP IDY DT PN N FINNY 1B3doivent étre béni en

premier. Hakhamim eux-mémes sont d’accord avec cette regle. Ainsi
si déja entre deux fruits d’Erets Israél je donne la priorité a celui qui
est le plus proche d’Erets, donc a fortiori lorsque 'un des deux fruits
n’est pas d’Erets Israél.

De plus, Tosfot et le Rashba, tranchent aussi la halakha comme Rabbi
Yehouda.

Toutefois, face a beaucoup de Richonims, le Rambam (H. brakhot
P.8 H.13), tranche que je dois bénir le fruit que je préfere en pre-
mier, méme si ce n'est pas celui d’Erets Israél et acquitter ainsi 'autre
fruit. Le Kessef Michné sur le Rambam explique que la régle énoncée
par les Hakhamim que je dois d'abord réciter la brakha sur le fruit le
plus proche du mot "IN dans le passouk, parle d’un cas ou je n’ai

pas de préférence particuliére sur Pun des deux fruits. Mais si j’ai une

L’ORDRE DES BENEDICTIONS

préférence particuliére, alors le 22T prime, et c’est de ce cas dont
parle la guémara.

Ainsi, si jai devant moi une pomme et du raisin, pour le Rashba,
Tosfot, le Baal Halakhot Guédolot et bien d’autres, je récite la brak-
ha sur le raisin puis je consomme la pomme. Tandis que pour le Ram-
bam tout dépend de ce que je préfére manger sur le moment.
Dans le cas ou sont posés devant moi deux fruits n’ayant pas la
méme brakha (pastéque et grenade), les avis sont partagés. En effet,
la guémara nous dit « 7T 2 TIAMY WM T Y T2y, il bénit
sur celui-ci puis sur celui-la.

D’une part, nous avons ceux qui comprennent dans cette phrase
qu’il n’y a aucune priorité, je ne suis pas obligé de bénir le 22T en
premier. Dans le cas ou le fruit 2327 serait loin de moi a table, je
ne suis pas obligé d’aller le chercher. Dans notre cas, méme si je pré-
fére la grenade, je peux consommer la pastéque en premier et inverse-
ment si je préfére 'ananas je peux consommer la grenade en premier.
Parmi eux le Rif, le Rambam, et le Roch.

D’autre part nous avons ceux qui tranchent que je consomme le
fruit que je préfére en premier. Donc si je préfere la pastéque je le
consomme en premier et si je préfére la grenade je la consomme en

premier, méme si le

fruit qui m’est 2217

_ 74 est loin de moi a
’ * table. Parmi eux le
Rav Hay Gaon,

W ’ Tosfot, Rabbénou
y: S Yona et d’autres.

= Ces deux discussions
" sont ramenées dans

3 le Choulkhan
‘ e Aroukh (§211,1 et 2).
En ce qui concerne le
cas ou les fruits ont
la méme brakha et
quil y a un fruit
d’Erets Israél parmi eux (pomme et raisin), le Michna Broura (§211
sk 13), Rav Ovadia Yossef dans Hazon Ovadia (page 274), Rabbi
Rephael Braoukh Tolédano, dans le Kitsour Choulkhan Aroukh
(page 246) et Rav Bentsion Abba Chaoul nous rapportent que le
Choulkhan Aroukh a tranché que le fruit d’Erets Israél prime.

De plus, dans le cas ol sont posés devant moi des fruits avec une
brakha différente (dont un d’Erets Israél) et je compte manger des
deux, selon le Michna Broura, je récite d’abord la brakha sur celui que
je préfére en général, bien qu’il ne soit pas d’Erets Israél. I précise que
si je n’ai pas de préférence particuliére entre les deux fruits on récitera
sur celui d’Erets Israél. Et s’il n’y a pas de fruit d’Erets Israél parmi
eux, on consommera le fruit qui est Boré péri haets en premier (§211
sk 18 et 35). Tel est 'avis du Kitsour Choulkhan Aroukh qui nous
dit que tel est la coutume et qu’il faut la suivre.

Toutefois, Rav Ovadia Yossef dans Hazon Ovadia tranche comme le
premier avis cité dans le Choulkhan Aroukh que lorsque les brakhots
sont différentes il n’y a pas d’ordre de priorité, méme si je préfére un
des deux ou méme s’il y a un des fruits d’Erets Israél.

Jérémie Bensoussan—Ba’hour de la promo 2024
Actuellement a la Yéchiva Porat Yossef —Y érouchalyim

RECEVEZ LE KECHER CHELOMO ET LES NEWS DE LA YECHIVA

Ecrivez-nous par e-mail kecherchelomo@gmail.com

v
L7 SN

W

oY MUAL 'hésitez pas a la partager autour de vous, ou a l'imprimer pour votre communauté !



https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

