
 

1  

 



 

2  

 



 

3  

 

  



 

4  

 

  



 

5  

 

 

 

 

SommairE 
Introduction ...............................................................................8 

1. Recevoir la Chékhina .......................................................9 

2. La grandeur de cette mitsva ............................................ 10 

3.  Simane תכ״ו - bien plus qu’une référence. ...................... 12 

4.  Le renouveau, tout un symbole ....................................... 12 

5. Comme la lune, Israël demeure ...................................... 13 

6. Leçon de la Lune : Recevoir, Briller et Se Renouveler .... 14 

  La Face de la halakha ............................................................ 16 

1. Comprendre le Molad : fondements et calculs................. 16 

2. Le Moment Propice pour Réciter la Bircat Halévana ...... 18 

3. Temps ............................................................................ 20 

4. Be n Hachmachot - Entre le coucher du soleil et la sortie des 

étoiles .................................................................................... 20 

5. A l’aube ......................................................................... 21 

6. Jusqu’à quand ? .............................................................. 22 

7. Mostaé Chabat ............................................................... 22 

8. A ciel ouvert .................................................................. 27 

9. Nuageux......................................................................... 29 

10. En avion ? .................................................................. 30 

11. Debout ....................................................................... 31 

12. Les pieds joints........................................................... 31 



 

6  

 

13. Dans la joie ................................................................ 31 

14. Chehe’heyanou........................................................... 33 

15. Seul ou avec une assemblée ........................................ 34 

16. Les femmes ? ............................................................. 36 

17. Non-voyant ................................................................ 37 

18. Endeuillé .................................................................... 37 

19. Propreté ...................................................................... 37 

20. Dans la pureté ............................................................ 38 

21. Vêtements .................................................................. 38 

22. Chaussures ................................................................. 39 

23. Cimetière ................................................................... 40 

24. La lire dans un sidour ................................................. 40 

25. Mot à mot ................................................................... 41 

26. Mode d’emploi ........................................................... 41 

72.  Danser ........................................................................ 43 

28. Chalom Aleikhèm ...................................................... 44 

29. Chanter ...................................................................... 48 

30. Alénou Lechabéa’ḥ..................................................... 48 

31. Its’hak ........................................................................ 49 

32. Argent ........................................................................ 49 

33. Secouer le vêtement.................................................... 50 

34. Tsitsit ......................................................................... 50 

35. Ségoulot ..................................................................... 51 

36. Mi cheberakh ............................................................. 53 

37. Tsédaka ...................................................................... 53 

 

 



 

7  

 

  



 

8  

 
  



 

9  

 

 

IntroductioN 
 

1. Recevoir la Chékhina 
Dans la Guémara (Sanhédrin 42a), il est rapporté : « Rabbi A’ha bar 

‘Hanina a dit au nom de Rabbi Assi, lui-même au nom de Rabbi 
Yo’hanan : Quiconque bénit le mois (en récitant la Bircat HaLévana) 

en son temps, c’est comme s’il accueillait la Chékhina (La 

Présence Divine). » 

La Guémara s’interroge alors : comment une simple bénédiction sur 

la lune peut-elle être assimilée à la réception de la Chekhina ? Elle 
répond en s’appuyant sur un enseignement fondé sur une guézéra 

chava (analogie de langage). 

Il est écrit dans la paracha de la sanctification du mois (Chémot 12:2) : 

« Ce mois-ci sera pour vous le premier des mois de l’année –  ׁהַחדֶֹש

ים ז ֶּההַ  לָכֶם ראֹשׁ חֳדָשִׁׁ . » Et plus loin, dans le Cantique de la mer 

(Chémot 15:2), nous lisons : « Voici mon D.ieu, je Le glorifierai – 

הו  -א   זֶּה י וְאַנְו  לִׁ . » 

Les Sages rapprochent ces deux versets par le mot commun « זֶּה - 
voici». De la même manière que lors de la traversée de la mer, les 

Bneï Israël ont mérité une révélation si claire de la Chékhina qu’ils 

ont pu désigner Hachem du doigt en proclamant : « Voici mon D.ieu, 
je Le glorifierai », ainsi, quiconque récite la bénédiction de la lune 

à son moment opportun, c’est comme s’il recevait lui aussi la 

Chékhina en face de lui. 

En effet, à travers le spectacle de la lune et des astres célestes qui 

accomplissent avec fidélité et constance la mission que le Créateur 



 

10  

 

leur a confiée, sans jamais faillir, se révèle à nos yeux la grandeur 

infinie d’Hakadoch Baroukh Hou. 

Les Richonim (Rabanim commentateurs éminents du Talmud ayant vécu du 

XIᵉ au XVᵉ siècle) éclaircissent cet enseignement de la guémara et 

expliquent que, bien que la Chékhina se soit voilée depuis la 
destruction du Beth Hamikdach, il reste néanmoins un reflet 

perceptible de la grandeur d’Hakadoch Baroukh Hou dans le monde 

: le renouveau de la lune. 

Lorsqu’un homme contemple la beauté de la création et médite sur 

le cycle lunaire, en récitant la Bircat Halévana, il est considéré 
comme accueillant la Chekhina elle-même. (Talmidei de Rabénou 

Yona dans leurs commentaires sur le Rif (Traité Berakhot 21a du Rif), 

ainsi que le Méïri et le Béour Halakha (Simane 426 ד''ה ומברך מעמד). 

2. La grandeur de cette mitsva 
Voici l’avis de nos Sages au sujet de la grandeur de cette Mistva, 

qui est la Bircat Halévana. 

- Rabénou Yéhonatan de Lunel (sur le Rif, traité Sanhédrin42a) 
demande pourquoi cette Mitsva est-elle si importante ? 

Parce qu’il ne reste, dans toute la création du ciel et de la terre, 

aucun signe aussi clair et perceptible, accessible aussi bien aux 

sages qu’aux simples, qui atteste que le monde a été créé, si ce n’est 

le cycle de la lune. 

En effet, la lune diminue peu à peu, jusqu’à disparaître totalement, 
sans laisser la moindre lumière visible. 

Puis, chaque mois, elle réapparaît et se renouvelle, preuve éclatante 
que le monde a un Créateur capable, à chaque instant, de faire 

revenir le néant à l’existence, et inversement. 

Celui qui loue Hachem par la Bircat Halévana, pour ce renouveau 

affirme devant tous qu’il existe un Créateur à l’univers. 

Et c’est là le fondement même de la foi : croire, reconnaître, et ainsi 

ressentir la crainte respectueuse qui pousse à ne pas s’écarter de Ses 

commandements. 

C’est pourquoi, étant considéré comme accueillant la Présence 
divine, on doit réciter la Bircat Halévana debout, avec respect et 

grandeur. 

 



 

11  

 

-Rabbénou Bé'hayé ( Chémot 12,2) fait remarquer que la Bircat 

Halévana doit être considérée comme une reconnaissance de la 

suprématie d'Hachem, ayant créé le monde ex-nihilo. Le 
renouvellement de la lune fait allusion à la création du monde. 

 

-Le Maharcha explique, au nom du Rivam qu’étant en Galout 
(exil), le peuple d’Israël ne mérite pas de voir la Chekhina, en raison 

de l’absence du Beth Hamikdach.  

Cependant, grâce à l’accomplissement de Bircat Halévana, qui 

symbolise le renouveau, un message d’espoir est transmis à Am 

Israël : Tout comme la lune renaît après s’être éclipsée, notre 
destinée aussi se renouvellera, et nous mériterons à nouveau de 

recevoir la Chékhina, dans le Beth Hamikdach reconstruit.  

 

-Le Levouch (Ora’h ‘Haïm 426) précise que, bien que toutes les 
merveilles du ciel témoignent de la grandeur divine, c’est le 

mouvement régulier et le renouvellement visible de la lune qui se 

manifestent de manière la plus claire et la plus compréhensible aux 
yeux de l’homme. 

 

-Le ‘Hemdat Yamim écrit à ce sujet que nos Sages de mémoire 

bénis, ont enseigné que la Torah aurait pu débuter non pas par la 
création du monde [Berechit], mais par le verset : “Ce mois-ci sera 

pour vous le premier des mois”. 

Pourquoi ? Parce que l’idée même de renouvellement du mois — à 

travers la lune — porte en elle un message fondamental : le monde 

n’est pas régi par un ordre figé ou par des lois naturelles seules, 
comme le prétendent certains heretiques. La lune, qui renaît chaque 

mois, témoigne qu’il existe un Créateur qui renouvelle sans cesse 

Son œuvre, qui dirige le monde avec volonté et puissance. 

Elle prouve que rien n’arrive par hasard, ni bien ni mal, sans que 

cela ne procède de la parole du Maître de l’univers. Et c’est 
précisément pour cette raison que cette mitsva — la sanctification 

du mois — est si précieuse : elle incarne la foi en un monde créé, 

vivant, et dirigé par Dieu. 



 

12  

 

C’est pourquoi nos Sages ont déclaré qu’un tel verset aurait été 

digne pour debuter la Torah, tant il révèle la grandeur du Créateur, 

au même titre que le récit de la Genèse lui-même. 

3. Simane תכ״ו - bien plus qu’une référence. 
Les lois de la Bircat Halévana sont rapportées dans le Choul’han 

Aroukh, Ora’h ‘Haïm, simane תכ"ו.  

Ce simane contient une allusion remarquable : תכ"ו peut être lu 

comme l’acronyme de " ירָאו   כו' תִׁ '" – ce qui signifie à la fois « vous 

craindrez Hachem(26) » mais aussi, par une autre vocalisation, « 
vous verrez Hachem(26) ».  

Une double lecture qui résume tout le sens de cette bénédiction : 

c’est en observant le renouveau de la lune que nous apprenons à 

voir Hachem dans Sa création, et de cette vision naît la crainte 

révérencielle. Voir, c’est prendre conscience. Craindre, c’est 
respecter cette présence. Deux mouvements qui se rejoignent dans 

cette mitsva lumineuse. 

Ce regard élève l’âme, renforce la conscience spirituelle et inspire 

la crainte du Ciel (Yirat Chamayim). Il n’est pas anodin que les 

lettres du mot « reïya – ראית – vision » soient les mêmes que celles 

de « yir’a – יראת – crainte ». 

4. Le renouveau, tout un symbole 
Le cycle lunaire est symboliquement associé au peuple juif. 

Au milieu du mois hébraïque, la lune commence à décroître, jusqu’à 

sembler avoir complètement disparu. Puis, avec la nouvelle lune à 

Roch 'Hodech, elle renaît, croît et s’intensifie. 

Il en va de même pour le peuple juif, qui traverse parfois des 
périodes d’oppression et de déclin, mais finit toujours par se relever, 

croître et se renforcer. 

Le renouveau de la lune est qualifié de «עטרת תפארת-couronne de 

gloire » pour Israël, car il témoigne que, même après une période 

de déclin et d’affaiblissement, la nation juive est destinée à renaître 
et se renouveler, tout comme la lune qui revient après sa diminution. 

La royauté de David est elle aussi comparée à la lune.  



 

13  

 

Quinze générations séparent Avraham de Chlomo. Cette montée en 

puissance évoque les quinze jours de croissance de la lune, jusqu'à 

son apogée, la pleine lune. 

Mais, tout comme la lune commence ensuite à décroître, la grandeur 

du royaume déclina à partir de la fin du règne de Chlomo. Quinze 
générations plus tard, sous le roi Tsidkiyahou, ce processus 

s’acheva avec l’exil et la destruction du Beth Hamikdach. 

La nouvelle lune nous rappelle que la lumière d’Hachem ne 

disparaît jamais vraiment. Même lorsqu’elle semble voilée, elle est 

destinée à briller de nouveau. Elle nous enseigne que malgré les 
épreuves et les descentes, le but final est de retrouver cette 

proximité lumineuse et éternelle avec Lui. 

5. Comme la lune, Israël demeure 
Le prophète Yirmiyahou déclare : 

« Ainsi parle Hachem, qui donne le soleil pour éclairer le jour, fixe 

les lois de la lune et des étoiles pour illuminer la nuit… Si jamais 

ces lois venaient à disparaître devant Moi – parole de Hachem – 
alors aussi la descendance d’Israël cesserait d’être un peuple devant 

Moi, tous les jours.» (Yirmiyahou 31:34-35) 

Le nom « Hachem-Tsévakaot », littéralement « le Dieu des 

armées», fait allusion à l’organisation rigoureuse du cosmos. 

Hachem a structuré l’univers en constellations, en cycles, en 
régularités, et les dirige avec précision.  

Ces lois naturelles ne sont pas le fruit du hasard : elles sont 

l’expression directe de Sa parole. Depuis la création, Il a instauré 

un ordre, des règles fixes que les astres suivent sans jamais dévier. 

Ce que l’on appelle communément la « nature » n’est autre que la 
mise en œuvre fidèle de la volonté d’Hachem.  

D'ailleurs la guématria de « Hatéva/ La nature » est la même que 

celle de « Elokim/D.ieu », car derrière le mécanisme parfait de la 

nature se cache la main d'Hachem. 

Dans ce verset, Hachem nous enseigne une vérité fondamentale : de 

même que les lois célestes sont immuables, de même le lien qui 

L’unit au peuple d’Israël est éternel et inaltérable, quelles que soient 
les épreuves traversées. 



 

14  

 

Parmi tous les éléments de la création, c’est sans doute la lune qui 

incarne le mieux cette obéissance parfaite à la parole divine. Son 

cycle, avec ses phases variables et pourtant si régulières 

 

6. Leçon de la Lune : Recevoir, Briller et Se 

Renouveler 
Le peuple juif, Am Israël, compte et se renouvelle avec la lune. 

Comme la lune ne brille que par le reflet du soleil, ainsi le peuple 
juif est dépendant : sa grandeur, sa force et sa pérennité ne viennent 

pas de lui-même, mais de sa capacité à recevoir et refléter la lumière 

divine. Le ‘Aroukh Hachoul’hane (426, §2) souligne cette réalité en 
rappelant que la lune ne possède aucune lumière en elle-même. 

Cette donnée naturelle devient alors un profond enseignement 

spirituel : de la même manière, le peuple juif reçoit toute sa 

splendeur de la Torah que Hachem lui a donnée. Sa force et son 
éclat ne proviennent pas de lui, mais de sa capacité à se placer 

humblement derrière Hachem. 

Le mot Levana ne désigne pas seulement la lune : il évoque aussi la 

racine lavan, « blanchir ». À chaque renouveau lunaire, un message 

nous est transmis : même après l’obscurité, il est toujours possible 
de se purifier, de se renouveler et de retrouver sa clarté. La lune ne 

reste jamais figée dans son effacement ; elle renaît, se blanchit à 

nouveau et retrouve sa lumière. De la même manière, le peuple juif 
porte en lui cette capacité unique de se relever, de se purifier et de 

recommencer, avec confiance et humilité. 

Cette idée est particulièrement mise en valeur dans les prières du 

Chabbat, où l’on récite : « Le matin, je chanterai Ses louanges, et la 

nuit, j’aurai foi en Lui » (Psaume 92:3). Symboliquement, c’est 
dans l’obscurité – symbole des épreuves et de la rigueur – que la foi 

devient essentielle. Ce n’est donc pas un hasard si le tout premier 

commandement adressé au peuple juif, avant même la sortie 
d’Égypte, concerne le Rosh ‘Hodech – le renouveau du mois – fixé 

selon le cycle lunaire. La lune nous enseigne ainsi l’humilité, la 

confiance et la possibilité constante de renouveau. 



 

15  

   



 

16  

 

  

 Halakha Broura 
 

1. Comprendre le Molad : fondements et 

calculs 
Avant d’aborder les règles pratiques relatives à la Bircat Halévana 

(la bénédiction de la lune), il est essentiel de comprendre la notion de 

Molad, qui constitue la base des calculs liés au cycle lunaire. Cette 

précision est indispensable pour déterminer les moments propices à 
la récitation de cette bénédiction. 

Le Molad désigne le moment précis où la lune « renaît ».  

Le terme lui-même est dérivé du mot hébreu nolad, qui signifie « 

naissance ». Il correspond à l’instant où la lune se trouve 
exactement entre la terre et le soleil, rendant sa face invisible depuis 

notre planète. Ce moment marque le début théorique du cycle 

lunaire. Le nouveau mois juif, quant à lui, commence dès que la 
lune s’éloigne de cette conjonction et qu’un fin croissant devient 

visible dans le ciel. 

 



 

17  

 

Dans le calendrier hébraïque, le Molad est une donnée essentielle. 

Chaque Chabat précédant Roch ‘Hodech (le début d’un nouveau 

mois), l’officiant de la synagogue annonce l’heure exacte du Molad. 
Ce moment théorique repose sur une tradition transmise oralement 

depuis Moché Rabénou, selon laquelle met en moyenne 29 jours, 

12 heures et 793 ‘halakim pour accomplir son orbite.  Soit environ 
44 minutes et 3,3 secondes. Cette durée s’exprime en hébreu par la 

formule : כ״ט י״ב תשצ״ג. 

 

Mais que sont exactement les ‘Halakim mentionnés dans le 

calcul du Molad ?  

Une heure est divisée, selon la tradition hébraïque, en 1080 

‘Halakim (voir Michna Broura 326,4 §19). Puisqu’une heure contient 
3600 secondes, chaque ‘Helek équivaut donc à environ 3,33 

secondes. Cette unité de mesure fine permet une extrême précision 

dans les calculs astronomiques traditionnels, notamment pour 
déterminer l’instant exact du Molad. 

Le calcul du Molad permet d’établir avec précision les dates du 
calendrier juif, notamment celle de Roch ‘Hodech chaque mois, et 

surtout celle de Roch Hachana, qui dépend du Molad de Tichri.  

Dans plusieurs domaines de la Halakha, les repères temporels sont 

fondés non sur une simple date mais sur le moment exact du 

renouvellement lunaire. C’est notamment le cas de la Bircat 
Halévana, où la précision du cycle lunaire détermine la période 

adéquate pour réciter cette prière. Il est donc recommandé de prêter 

attention à l’annonce du Molad, qui constitue la base de nombreux 
calculs calendaires. 

Il y aurait encore beaucoup à dire sur ce sujet, notamment sur la 
manière dont il se calcule. En effet, il existe différents avis et 

diverses méthodes. Toutefois, ce n’est pas l’objectif de cet ouvrage 

; nous avons simplement apporté ici une explication concise afin 
d’offrir un éclaircissement général. 

 

 



 

18  

 

2. Le Moment Propice pour Réciter la Bircat 

Halévana 
La Bircat Halévana, bénédiction dédiée au renouveau lunaire, se 

récite pendant la première quinzaine du mois hébraïque, lorsque la 

lune est croissante. Toutefois, les avis divergent quant au moment 

exact à partir duquel il est permis de commencer cette bénédiction. 
On distingue principalement trois approches : 

 Dès le Molad – selon le Rambam (Hilkhot Berakhot 10:17), le 
Smag (§27) et le Sefer Hakané, il est possible de réciter la 

Bircat Halévana immédiatement après le Molad, moment 

théorique de la conjonction entre la lune et le soleil (voir 

Maguène Avraham 426:13). 

 Après 72 heures (trois jours) – d’après le Peri Mégadim, il 

convient d’attendre trois jours entiers après le Molad. Cette 

opinion est suivie principalement par les communautés 

ashkénazes. 

 Après sept jours – selon le Choul'han Aroukh (426:4), il faut 

attendre sept jours complets depuis le Molad. Cet avis, fondé 

sur des enseignements kabbalistiques, est adopté par la majorité 

des communautés séfarades. 

 Le Maran Rabbi Yossef Karo, dans le Choul'han Aroukh, 
tranche en faveur de cette dernière opinion : "On ne récite pas 

la bénédiction de la lune avant que sept jours ne se soient 

écoulés depuis le Molad." (Ben Ich ‘Haï, Vayikra II §23 ; Kaf 

Ha’haïm 426:21 ; ‘Hazon Ovadia ‘Hanouka p.361) 

Cette précaution repose sur des fondements spirituels profonds. Le 
Maguid Mécharim, œuvre de révélations célestes adressées à 

Rabbi Yossef Karo, rapporte au nom de l’ange : "Il ne faut pas 

réciter la bénédiction avant sept jours, car durant cette période, des 

forces impures cherchent à s’attacher à la Knesset Israël hatata (la 
dimension spirituelle inférieure du peuple d’Israël, selon la Kabala). 

Il faut donc laisser s’écouler sept jours, en allusion aux sept jours 

de la Création, pour que ces forces se dissipent. Si l’on précipitait 
la bénédiction, on risquerait un mélange du sacré et du profane." 

(Kaf Ha’haïm 426:61) 

Cependant, dans les pays de diaspora, où les conditions climatiques 
(notamment l’hiver) rendent l’observation de la lune difficile, les 

décisionnaires permettent de réciter la bénédiction après trois 



 

19  

 

jours, a priori [לכתחלה], de crainte de rater entièrement l’occasion. 
(‘Hazon Ovadia ‘Hanouka p.363) 

 

L’histoire est rapportée dans le livre Masso'ot 

Yeroushalayim (chap. “Notein baYam Darekh”, §5-6) : 

Rabbi ‘Haïm Eléazar Chapira zatsal, auteur du Min'hat 

Elazar, alors qu’il était en route vers Erets Israël pour 

rendre visite au Saba Kaddicha Maharsha Alfandri 

zatsal. 

Un matin, alors que le Rav se trouvait à bord du navire 

Orient, en direction de la Grèce, un autre grand bateau 

s’approcha dangereusement du leur, si proche qu’il n’y 

avait que quelques coudées d’écart. Un choc aurait été 
fatal, et tous les passagers du pont supérieur étaient en 

panique. Par miracle, les marins parvinrent à faire dévier 

leur navire à la dernière seconde, grâce à une manœuvre 

technique très risquée. 

Le capitaine déclara ensuite qu’un tel sauvetage en mer 

était rarissime. 

Plus tard, Rav ‘Haïm Eléazar déclara qu’il avait alors 

repensé à la Bircat Halévana récitée la veille. Il se 
souvenait qu’il avait l’habitude, transmise par ses 

maitres, de ne réciter cette bénédiction qu’après sept 

jours complets depuis le molad (la nouvelle lune). Or, 

cette fois, il s’avéra qu’on avait récité la bénédiction un 
peu trop tôt, sans que personne ne s’en rende compte. 

Il comprit alors que tout cela était dirigé du Ciel, pour 

montrer la puissance protectrice de cette mitsva — même 
accomplie sans perfection — et que cette bénédiction 

avait sans doute ajouté un mérite salvateur en cette heure 

de danger. 

 

 

 



 

20  

 

3. Temps 
On ne récite la bénédiction sur la lune que la nuit, lorsqu’elle brille 

clairement et que l’on peut profiter de sa lumière. (Choul’han 

Aroukh, Rama 426:1 ; ‘Hazon Ovadia, p. 325) 

On peut la réciter toute la nuit, même après ‘Hatsot. (Ben Ich ‘Haï, 

Vayikra II §23 ; Kaf Ha’haïm 426:15) 

On ne récite pas la Bircat Halévana les jours de Chabat ou de Yom 

Tov. La raison est que cette bénédiction doit susciter une joie 

particulière (Sim’ha) ; or ces jours étant déjà empreints de Sim’ha, 

la joie spécifique de la Bircat Halévana ne serait pas ressentie 
distinctement. 

De plus, le Ben Ich Haï rapporte dans Mékabetsel qu’au moment 

de la Bircat Halévana on récite le verset : « ימָתָה וָפַחַד ֹל עֲל יהֶם א  פ   ת ִׁ

», dans lequel nous demandons la chute de nos ennemis. Or il n’est 
pas approprié de formuler de telles paroles les jours de Chabat et 

Yom Tov. (Ben Ich ‘Haï, Vayikra II §26) 

4. Be n Hachmachot - Entre le coucher du 

soleil et la sortie des étoiles 
En halakha, certains moments de la journée nécessitent une 

attention particulière, car leur statut n’est pas pleinement défini. 
L’un de ces moments est appelé Beïn Hachmachot. 

Beïn Hachmachot : période intermédiaire entre le coucher du soleil 
et l’apparition des étoiles, ni jour complet ni nuit complète. Ce 

temps est douteux pour certaines obligations religieuses, car le 

statut exact du jour ou de la nuit n’est pas encore certain. 

Exemple concret : un enfant né vendredi après-midi pendant Beïn 

Hachmachot verra sa Brit Mila reportée à dimanche, car on ne sait 
pas encore si ce vendredi compte comme 8ème jour complet, et il 

est interdit de la faire le Chabat si le 8ème jour tombait 

effectivement ce vendredi. 

Application à la Bircat Halévana : 

Cette bénédiction doit être récitée uniquement la nuit, comme 

l’indique le Rama (Choul’han Aroukh, Ora’h ‘Haïm 426 §1) : on ne 

doit sanctifier la lune qu’à la tombée de la nuit, lorsque celle-ci 
brille et que l’on peut bénéficier de sa lumière. Si l’on se trouve 

encore dans le Beïn Hachmachot (crépuscule), la nuit n’est pas 



 

21  

 

pleinement commencée et il faut attendre l’apparition des étoiles 

pour réciter la Bircat Halévana. 

Le Maguène Avraham (ibid. §1) précise que la lumière de la lune 

doit être suffisamment forte pour permettre de distinguer un objet 

grâce à elle. Le Or Létsion (Tome 3, p. 62) ajoute que la lune doit 
éclairer assez pour qu’une ombre soit visible. 

Le Michna Broura (ad loc. §2) insiste : il est interdit de réciter la 

bénédiction pendant le Beïn Hachmachot. 

Cependant, Rav Ovadia Yossef זצ"ל, dans son ouvrage Halikhot 

‘Olam (Tome 5, p. 29), autorise la récitation de la bénédiction 

pendant le Beïn Hachmachot dans certains cas, notamment lorsqu’il 

s’agit du dernier jour – ou des derniers jours – où il est encore 
possible de la réciter, et qu’il y a un risque que la lune soit de 

nouveau cachée par les nuages. Dans ce cas, il existe une crainte 

réelle de perdre entièrement la possibilité de réciter cette 

bénédiction. Toutefois, en temps normal, sans ce risque, il convient 
d’attendre la sortie des étoiles pour la réciter. 

Ainsi, lors des nuits d’hiver où la lune était jusqu’alors masquée par 

les nuages et que l’on n’a pas pu accomplir la bénédiction, si, à 

présent, pendant le bein hachmachot, le ciel se dégage, et qu’il y a 

lieu de craindre qu’en attendant la nuit complète les nuages 
reviennent cacher la lune, il sera permis de réciter la bénédiction 

immédiatement, à condition que sa lumière soit clairement 

perceptible. Voir aussi Yalkout Yossef (Ora’h ‘Haïm 426 §27 – 
Tome 5, p. 335) à ce sujet. 

5. A l’aube 
Dans un mois d’hiver, où la lune est souvent cachée derrière les 

nuages la majeure partie du temps, il peut arriver qu’elle ne soit 

visible que la nuit du 15, parfois après l’aube (Alot HaCha’har) 

mais avant le lever du soleil (Nets Ha'hama).  

À ce moment-là, même si la journée a déjà commencé, il est permis 
de prononcer la bénédiction sur la lune, tant que sa lumière est 

encore bien visible. En revanche, si la lune ne brille plus 

suffisamment ce jour-là pour être perçue clairement, on ne récite 
plus la bénédiction. 

Cette tolérance s’explique par le fait que la bénédiction sur la lune 
est une Mitsva overéte, c’est-à-dire une Mitsva liée à un temps 



 

22  

 

précis, qui « passe » (Hazone Ovadia p. 325 – Yalkout Yossef 426;28 – 

Chou’t Yabia Omer, tome 5, §36). 

6. Jusqu’à quand ? 

Bien qu’il soit préférable a priori [לכתחלה] de réciter Bircat 

Halévana, sept jours complets depuis le Molad, conformément au 

principe :  Zrizim Makdimim c’est-à-dire que « Les zélés 

s’empressent d’accomplir les mitsvot », il existe une limite dans le 
temps pour cette bénédiction. 

Le Choul’han Aroukh (Ora’h ‘Haïm 426:3) pose la question 

suivante : Jusqu’à quand peut-on réciter Bircat Halévana ? Il 

tranche que la bénédiction peut être récité jusqu’au 16e jour à partir 

du Molad, mais sans inclure le 16e jour lui-même. (‘Hazon Ovadia – 

‘Hanouka, p. 349). 

Autrement dit, selon le Choul’han Aroukh, on dispose de 15 jours 
pleins à partir du Molad Par exemple, si le Molad du mois tombe 

un mardi soir, il sera possible de réciter la bénédiction jusqu’au 

mardi soir suivant, c’est-à-dire 15 jours plus tard. (‘Hazon Ovadia 

351 – ‘Hodech Betsion Chap 14§10) 

Il est important de noter que l’on ne compte pas à partir du jour du 

Molad, mais bien à partir de l’heure à laquelle il a eu lieu. Ainsi, si 
le Molad a eu lieu au milieu de la journée du dimanche, on pourra 

encore réciter Bircat Halévana la nuit du lundi, car les 15 jours 

pleins ne sont pas encore écoulés (Michna Beroura 426:3 §17). 

Il sera donc permis de réciter la bénédiction jusqu’à la nuit du 

15ème jour après le Molad, tant que la lune est en phase de 
croissance. Cependant, à partir de la nuit du 16ème jour, la lune 

commence à décroître, et il est interdit de réciter cette bénédiction, 

car on ne prononce pas de bénédiction sur une phase de diminution. 

 

7. Mostaé Chabat  
Maran écrit dans le Choulkhan Aroukh (326, §2) : «  אֵין מְבָרְכִין
בְגָדָיו נָאִים ם ו  ָ א מְבֻש   הו  ֶּ ש  ְ ת כ  ָ ב  ַ מוֹצָאֵי ש  א ב ְ ָ ל  רֵחַ אֶּ  ce qui ,« עַל הַי ָ

signifie qu'il est recommandé de réciter la Bircat Halévana à la 

sortie de Chabat, lorsque l’on parfumé et que l'on est vêtu de beaux 
vêtements. 



 

23  

 

Le terme « ם ָ א מְבֻש   הו  ֶּ ש  ְ  lorsque l’on est parfumé », est interprète- כ 

de plusieurs manière. 

Certains expliquent que le mot « ם ָ  Mévoussam » vient de - מְבֻש  

l’expression "עביד בושמא לבריה - il a préparé un parfum pour son 

fils ", c’est-à-dire : quand la lune forme une sorte de « houppa », 

qu’elle devient un peu plus grande et qu’elle éclaire ce qui 

l’entoure. 

Selon Rabénou Yona (Souka 51a – Meguila 32a), l’explication 

viendrait plutôt de l’expression " לבסומי קלא -   adoucir le son", 

voulant dire : à partir du moment où sa lumière devient douce et 

agréable à l’œil, et que l’homme en tire plaisir. 

Rabbi David Aboudarham (Halakhot Berakhot Chap8 – 94b) 
rapporte que l’on ne récite pas la bénédiction sur la lune tant qu’elle 
ne s’est pas adoucie (c.a.d parfumée). Certains interprètent cela 

comme une allusion au fait qu’il faut attendre après la sortie de 

Chabat, pour réciter la bénédiction en même temps que celle sur 
les parfums (bessamim). 

Dans les Responsa Zaken Aharon (simane 28), il cite le Talmud 

Yéroushalmi : « On ne récite pas la bénédiction de la lune tant que 

sa lumière ne s’est pas adoucie (c.a.d parfumée), comme il est dit : 

"La lumière est douce et agréable aux yeux" (Kohélet 11,7). » 

Ainsi, il est correct de réciter cette bénédiction après la prière de 

Arvit à la sortie de Chabat, afin de recevoir et honorer la Chékhina, 
tout en étant encore vêtu de nos beaux habits de Chabat. De plus, 

cela permet à toute la communauté de participer ensemble à cette 

bénédiction, car, comme il est écrit (Michlei 14 ;28): " רָב עָם הַדְרַת   ב ְ
 ."La gloire du Roi réside dans une grande assemblée- מֶלֶךְ 

Le Maguid Yécharim précise qu’un mois où l'on récite la 

bénédiction de la lune (Bircat Halévana) à la sortie de Chabat sera 

un mois de hatsla’ha (réussite). En revanche, si le ciel est nuageux 

et que la lune est cachée, ce mois ne sera pas marqué par la réussite, 
que D.ieu nous en préserve (Michna Broura 326, §2). 

Cependant, le Rama indique que cela reste valable tant que la sortie 

de Chabat ne dépasse pas le 11 du mois. Au-delà de cette date, la 

bénédiction devra être récitée auparavant pour ne pas manquer cette 

Mitsva. 



 

24  

 

En hiver, lorsqu’il existe un risque que la lune soit cachée par des 

nuages si l’on attend trop longtemps après la sortie de Chabat, il est 

préférable de bénir la lune dès que l’occasion se présente (Hazon 

Ovadia, p. 356). 

Si la communauté souhaite se rassembler pour réciter la bénédiction 
à la sortie de Chabat, même si quelques heures manquent pour 

compléter les sept jours depuis le début du mois, elle pourra tout de 

même la réciter. Cela permet à la communauté, souvent occupée par 
le travail durant la semaine, de ne pas oublier de bénir la lune. 

Il est également très important de réciter cette bénédiction à la sortie 
de Chabat, car c’est le moment où la majorité de la communauté est 

présente. Mieux vaut la réciter en communauté à la sortie de Chabat, 

même si l’heure n’est pas idéale, que de risquer que certains ne la 
récitent pas du tout. Dans ce cas, ils auront sur qui s’appuyer, et on 

pourra faire preuve de plus d’indulgence. (Hazon Ovadia, pp. 362–

363). 

Cependant, voir plus bas au sujet de la nécessité de ne pas trop 

retarder la bénédiction si l’on peut l’accomplir plus tôt dans de 
bonnes conditions. 

 

Un témoignage bouleversant confié par notre maître, 

Rav Samuel Chlita, Roch Yéchiva de Keter Chelomo 

(Bneï Brak) : 

Nous sommes le 27 juin 1976. Le vol Air France 139 

décolle d’Athènes à destination de Paris. À son bord, 248 

passagers. Mais quelques instants après le décollage, 
l’impensable se produit : quatre terroristes armés 

prennent le contrôle de l’appareil. Ils forcent l’équipage 

à se poser d’abord à Benghazi, en Libye, puis à Entebbe, 
en Ouganda. 

Une fois sur place, les terroristes séparent les passagers 

juifs et israéliens du reste du groupe. Leur exigence: la 

libération de 53 prisonniers palestiniens, détenus en 
Israël et dans d’autres pays. S’ils ne sont pas relâchés 

avant le 4 juillet, ils menacent d’exécuter les otages. 

En Israël, l’angoisse est à son comble. Le gouvernement 

engage des négociations, tout en préparant en parallèle 
une opération militaire secrète de sauvetage. 


