A LA RENCONTRE DE LA CHEKHINA
LOIS ET RECITS SUR LA BIRCAT HALEVANA

3

M

' -
T
3 N Q‘




HALEVANA BROURA

A LA RENCONTRE DE LA CHEKHINA
LOIS ET RECITS SUR LA BIRCAT HALEVANA

LETTRES DE RECOMMANDATION




Rav Yehia Benchetrit
Epinay sur seine
France

Epinay, le 2 Janvier 2026
Chers amis

Je viens ici apporter mon soutien au livre « Levana Broura » du Rav
Mordekhai Bismuth sur le sujet de birkat halevana, la bénédiction
mensuelle sur la lune.

Le Rav Mordekhai Bismuth fort d'une grande expérience dans I'etude et
I'enseignement de la Thora a créé ce magnifique outil pédagogique qui
amenera a de nombreuses réflexions sur cette mitsva spécifique autant
sur l'aspect halakhique que sur les explications rendant accessible a tous
la compréhension. Il est déja I'auteur de nombreux livres. Il a su trouver
le langage adapté pour diffuser la beauté et la profondeur de notre belle
Thora.

Le Rav Wolbé enseigne qu’une Vérité qui n‘est pas adaptée est presque
un mensonge. En effet, la pédagogie dans la transmission de notre
Torah est indispensable. Le mot 7aam en hébreu signifie le golit mais
aussi le sens. Si la Torah n'a pas de sens elle n'a pas de golit.

Je suis tres fier d’avoir pu un peu participer a son parcours évolutif il y a
déja 25 ans et de voir que Baroukh Hachem Iéléve a dépassé le maitre.
Ce livre est indispensable dans chaque foyer juif.

Il est aussi l'occasion de s'imprégner d'u rayonnement de crainte Divine.
J'encourage le public francophone a profiter de cette manne infinie
d'enseignements.

Merci de recommander ce livre a vos amis.

9Pl f,ble J%Ge /7 TN o 8%




Institution:
" nom

Yechouot Yossel nOYY NMIPIR

Jérusalem

-3 EY

-]

Jérusalem le 16 Tevet 5786

Clest avec une immense joie que j'ai appris la parution du livre «Halevana Broura».
En effet, trés peu d'ouvrages abordent de maniére claire et profonde cette mitsva si précieuse
et significative dans notre vie spirituelle.

Je ne saurais trop encourager la lecture de ce livre, qui offrira au lecteur une source riche de
réflexion et d'enseignement, et lui permettra d'approfondir sa relation avec le Ciel a travers
cette belle tradition.

Je souhaite a I'auteur, Rav Mordékhai Bismuth, tout le succés possible dans cette entreprise
sainte de diffusion de la Torah, et que son ceuvre serve de lumiére et d'inspiration pour chacun.

Je bénis chaleureusement tous ceux qui ont contribué et contribueront a ce projet,
spirituellement et matériellement, ainsi que leur descendance, pour qu'ils récoltent de
grandes bénédictions.

Rav Ron Chaya

LA YECHIVA : ETUDES SUPERIEURES TALMUDIQUES EN FRANCAIS ET EN HEBREL, KOLLEL.

INITIATION AU TALMUD, PENSEE ET PRATIQUE JUIVE, INTEGRATION DES BAALEI TECHOUVA EN ISRAEL ET AU MONDE DE
LA TORA.
LE SITE INTERNET : - PLus DE 600 COURS TELECHARGEABLES GRATUITEMENT

- QUESTIONS-REPONSES AU RAV CHAYA

Secrétariat en Isra8l : Mirsky 39/3 Ramot 04 - 97284 Jérusalem - Fax : (02)5861647 - Tél : (02)5868490 : R 97284 DYRETY T RN 3943 PO T RN TR
Secrétariat en France LEAVA, B.P. 42041, 69603 Villeurbanne Cedex : NETw2 T i
Tél : 0472656477 / 0672172493 - Email : lyon@leava.fr
Le Roch Yechiva : Rav Ron M. Chaya, Tél/ dom : (02)6518588 / (02)6541883 : a3 TR RTER WD D A ST TR e T
% Tél & la yéchiva : (02) 586 8490 : Mz
Mm«uvm:mms-m-:mmuu; - DR T I - 8 DI WRSY T : ST NSNS




-HALEVANA BROURA-

ST T S

INErOAUCTION ..o 8
1. Recevoir la Chékhina ...........ccccooviviiiiiiiiccc e, 9
2. Lagrandeur de Cette MitSVa.........cccovvrveriienierieesiieeninn, 10
3 Simane Y"2N - bien plus qu’une référence. ...........coc....... 12
4 Lerenouveau, tout un symbole...........cccocoviiiiiiiiiininns 12
5. Comme la lune, Israél demeure .........ccccevvviivenieiieennnn, 13
6. Lecon de la Lune : Recevoir, Briller et Se Renouveler ....14

La Face de lahalakha ............cccoocoiiiiiiiiiiici e 16
1. Comprendre le Molad : fondements et calculs................. 16
2. Le Moment Propice pour Réciter la Bircat Halévana ...... 18
3. T OMPS it ————— 20
4. Bein Hachmachot - Entre le coucher du soleil et la sortie des
BLOIIES .. 20
5. ATAUDE ... 21
6. Jusqula quand ?........cccoiiiiiii 22
7. Mostaé Chabat ..........cccoeviiiiieiiee e 22
8. ACIEI QUVEIT ..ot 27
1S R (1= Vo =T ) SRR 29
10.  ENAVION ? i 30
11, DEDOUL ..ot 31
I =1 o =T 3 To] [ TSR 31

5

eI 3o



13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24,
25.
26.
27
28.
29.
30.
31
32.
33.
34,
35.
36.
37.

-HALEVANA BROURA

ST T S
Dans 18 JOIE ....ccvveiiiiiieiec e 31
Chehe’heyanou..........ocvveviiiiiiciec e 33
Seul ou avec une assemblée............ccooeviniiiiniiennenn, 34
LeS TEMMES 2 ..o 36
NON-VOYANE ... 37
ENdeUill......oooiieeiiee e 37
PrOPIEte.....oiieie et 37
Dans [a pureté ..........cooveviiiiiiiiee e 38
VBLEIMENTS ... 38
CRAUSSUIES ....evvvee ittt iea e 39
CIMELIErE ...vveivie e 40
La lire dans un Sidour ..........cccevvveeivesiiee e 40
MO @ MO 41
Mode d’emPloi......ceeeiiiiiiiiiiiiiiiiie 41
DANSEN ...ttt 43
Chalom Aleiknem ..........cccoovviiiiiiiii 44
ChANTET . 48
Alénou Lechabéa’h...........ccvvvviiiiiiiiiiiie e, 48
TS haK cevveei i 49
ATGBNT et 49
Secouer le VEIEMENL.........ccoivviiiiiieiie e 50
TSIESIT ettt 50
SBYOUIOL ......veiiiiec e 51
Mi cheberakh ........ccooveiiiiiii 53
TSEUAKA.....vveevie e 53
6

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
ST TS

7
ol 945




HALEVANA BROURA

A LA RENCONTRE DE LA CHEKHINA
LOIS ET RECITS SUR LA BIRCAT HALEVANA

INTRODUCTION.




-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

INTRODUCTION_

1. Recevoir la Chékhina

Dans la Guémara (sanhédrin 42a), il est rapporté : « Rabbi A’ha bar
‘Hanina a dit au nom de Rabbi Assi, lui-méme au nom de Rabbi
Yo ’hanan : Quiconque bénit le mois (en récitant la Bircat HaL évana)
en son temps, c’est comme s’il accueillait la Chékhina (La
Présence Divine). »

La Guémara s’interroge alors : comment une simple bénédiction sur
la lune peut-elle étre assimilée a la réception de la Chekhina ? Elle
répond en s’appuyant sur un enseignement fondé sur une guézéra
chava (analogie de langage).

Il est écrit dans la paracha de la sanctification du mois (Chémot 12:2) :
« Ce mois-ci sera pour vous le premier des mois de [ ‘année — i1

DWTT WNT D27 M7 » Et plus loin, dans le Cantique de la mer
(Chémot 15:2), nous lisons : « Voici mon D.ieu, je Le glorifierai —
TN 98 AT »

Les Sages rapprochent ces deux versets par le mot commun « 7 -
voici». De la méme maniére que lors de la traversée de la mer, les
Bnei Israél ont mérité une révélation si claire de la Chékhina qu’ils
ont pu désigner Hachem du doigt en proclamant : « Voici mon D.ieu,
je Le glorifierai », ainsi, quicongue récite la bénédiction de la lune
a son moment opportun, c’est comme s’il recevait lui aussi la
Chékhina en face de lui.

En effet, a travers le spectacle de la lune et des astres célestes qui
accomplissent avec fidélité et constance la mission que le Créateur

9

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

leur a confiée, sans jamais faillir, se révele a nos yeux la grandeur
infinie d’Hakadoch Baroukh Hou.

Les Richonim (Rabanim commentateurs éminents du Talmud ayant vécu du
XIe au XVe sigcle) éclaircissent cet enseignement de la guémara et
expliquent que, bien que la Chékhina se soit voilée depuis la
destruction du Beth Hamikdach, il reste néanmoins un reflet
perceptible de la grandeur d’Hakadoch Baroukh Hou dans le monde
. le renouveau de la lune.

Lorsqu’un homme contemple la beauté de la création et médite sur
le cycle lunaire, en récitant la Bircat Halévana, il est considéré
comme accueillant la Chekhina elle-méme. (Talmidei de Rabénou
Yona dans leurs commentaires sur le Rif (Traité Berakhot 21a du Rif),
ainsi que le Méiri et le Béour Halakha (Simane 426 Tmyn q1am 777).

2. Lagrandeur de cette mitsva
Voici I’avis de nos Sages au sujet de la grandeur de cette Mistva,
qui est la Bircat Halévana.

- Rabénou Yéhonatan de Lunel (sur le Rif, traité Sanhédrin42a)
demande pourquoi cette Mitsva est-elle si importante ?

Parce qu’il ne reste, dans toute la création du ciel et de la terre,
aucun signe aussi clair et perceptible, accessible aussi bien aux
sages qu’aux simples, qui atteste que le monde a été créé, si ce n’est
le cycle de la lune.

En effet, la lune diminue peu a peu, jusqu’a disparaitre totalement,
sans laisser la moindre lumiére visible.

Puis, chaque mois, elle réapparait et se renouvelle, preuve éclatante
gue le monde a un Créateur capable, a chaque instant, de faire
revenir le néant a I’existence, et inversement.

Celui qui loue Hachem par la Bircat Halévana, pour ce renouveau
affirme devant tous qu’il existe un Créateur a I’univers.

Et c’est la le fondement méme de la foi : croire, reconnaitre, et ainsi
ressentir la crainte respectueuse qui pousse a ne pas s’écarter de Ses
commandements.

C’est pourquoi, étant considéré comme accueillant la Présence
divine, on doit réciter la Bircat Halévana debout, avec respect et
grandeur.

10

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

-Rabbénou Bé'hayé ( Chémot 12,2) fait remarquer que la Bircat
Halévana doit étre considérée comme une reconnaissance de la
suprématie d'Hachem, ayant créé le monde ex-nihilo. Le
renouvellement de la lune fait allusion a la création du monde.

-Le Maharcha explique, au nom du Rivam qu’étant en Galout
(exil), le peuple d’Israél ne mérite pas de voir la Chekhina, en raison
de I’absence du Beth Hamikdach.

Cependant, grace a I’accomplissement de Bircat Halévana, qui
symbolise le renouveau, un message d’espoir est transmis a Am
Isra€l : Tout comme la lune renait aprés s’étre éclipsée, notre
destinée aussi se renouvellera, et nous mériterons a nouveau de
recevoir la Chékhina, dans le Beth Hamikdach reconstruit.

-Le Levouch (Ora’h ‘Haim 426) précise que, bien que toutes les
merveilles du ciel témoignent de la grandeur divine, c’est le
mouvement régulier et le renouvellement visible de la lune qui se
manifestent de maniére la plus claire et la plus compréhensible aux
yeux de ’homme.

-Le ‘Hemdat Yamim écrit a ce sujet que nos Sages de mémoire
bénis, ont enseigné que la Torah aurait pu débuter non pas par la
création du monde [Berechit], mais par le verset : “Ce mois-Ci sera
pour vous le premier des mois”.

Pourquoi ? Parce que 1’idée méme de renouvellement du mois — a
travers la lune — porte en elle un message fondamental : le monde
n’est pas régi par un ordre figé ou par des lois naturelles seules,
comme le prétendent certains heretiques. La lune, qui renait chagque
mois, témoigne qu’il existe un Créateur qui renouvelle sans cesse
Son ceuvre, qui dirige le monde avec volonté et puissance.

Elle prouve que rien n’arrive par hasard, ni bien ni mal, sans que
cela ne procéde de la parole du Maitre de 1'univers. Et c’est
précisément pour cette raison que cette mitsva — la sanctification
du mois — est si précieuse : elle incarne la foi en un monde créé,
vivant, et dirigé par Dieu.

11

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

C’est pourquoi nos Sages ont déclaré qu’un tel verset aurait été
digne pour debuter la Torah, tant il révele la grandeur du Créateur,
au méme titre que le récit de la Genese lui-méme.

3. Simane 17>n - bien plus qu’une référence.
Les lois de la Bircat Halévana sont rapportées dans le Choul’han
Aroukh, Ora’h ‘Haim, simane 1”21,

Ce simane contient une allusion remarquable : 2N peut étre lu
comme I’acronyme de " "12 387"0"" — ce qui signifie a la fois « vous
craindrez Hachem(26) » mais aussi, par une autre vocalisation, «
vous verrez Hachem(26) ».

Une double lecture qui résume tout le sens de cette bénédiction :
c’est en observant le renouveau de la lune que nous apprenons a
voir Hachem dans Sa création, et de cette vision nait la crainte
révérencielle. Voir, c’est prendre conscience. Craindre, c’est
respecter cette présence. Deux mouvements qui se rejoignent dans
cette mitsva lumineuse.

Ce regard éleve I’ame, renforce la conscience spirituelle et inspire
la crainte du Ciel (Yirat Chamayim). Il n’est pas anodin que les
lettres du mot « refya — N'R1 — vision » soient les mémes que celles
de « yir’a — NN — crainte ».

4. Le renouveau, tout un symbole
Le cycle lunaire est symboliquement associé au peuple juif.
Au milieu du mois hébraique, la lune commence a décroitre, jusqu’a

sembler avoir complétement disparu. Puis, avec la nouvelle lune a
Roch 'Hodech, elle renait, croit et s’intensifie.

Il en va de méme pour le peuple juif, qui traverse parfois des
périodes d’oppression et de déclin, mais finit toujours par se relever,
croitre et se renforcer.

Le renouveau de la lune est qualifié de «nNBN NWY-couronne de
gloire » pour Israél, car il témoigne que, méme aprés une période
de déclin et d’affaiblissement, la nation juive est destinée a renaitre
et se renouveler, tout comme la lune qui revient aprés sa diminution.

La royauté de David est elle aussi comparée a la lune.

12

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Quinze générations séparent Avraham de Chlomo. Cette montée en
puissance évoque les quinze jours de croissance de la lune, jusqu'a
son apogée, la pleine lune.

Mais, tout comme la lune commence ensuite a décroitre, la grandeur
du royaume déclina a partir de la fin du regne de Chlomo. Quinze
générations plus tard, sous le roi Tsidkiyahou, ce processus
s’acheva avec ’exil et la destruction du Beth Hamikdach.

La nouvelle lune nous rappelle que la lumi¢re d’Hachem ne
disparait jamais vraiment. Méme lorsqu’elle semble voilée, elle est
destinée a briller de nouveau. Elle nous enseigne que malgré les
épreuves et les descentes, le but final est de retrouver cette
proximité lumineuse et éternelle avec Lui.

5. Comme la lune, Israél demeure
Le prophéte Yirmiyahou déclare :

« Ainsi parle Hachem, qui donne le soleil pour éclairer le jour, fixe
les lois de la lune et des étoiles pour illuminer la nuit... Si jamais
ces lois venaient a disparaitre devant Moi — parole de Hachem —
alors aussi la descendance d’Israél cesserait d’étre un peuple devant
Moi, tous les jours.» (Yirmiyahou 31:34-35)

Le nom « Hachem-Tsévakaot », littéralement « le Dieu des
armeées», fait allusion a 1’organisation rigoureuse du cosmos.
Hachem a structuré I'univers en constellations, en cycles, en
régularités, et les dirige avec précision.

Ces lois naturelles ne sont pas le fruit du hasard : elles sont
I’expression directe de Sa parole. Depuis la création, Il a instauré
un ordre, des régles fixes que les astres suivent sans jamais dévier.
Ce que I’on appelle communément la « nature » n’est autre que la
mise en ceuvre fidele de la volonté d’Hachem.

Diailleurs la guématria de « Hatéva/ La nature » est la méme que
celle de « Elokim/D.ieu », car derriére le mécanisme parfait de la
nature se cache la main d'Hachem.

Dans ce verset, Hachem nous enseigne une vérité fondamentale : de
méme que les lois célestes sont immuables, de méme le lien qui
L’unit au peuple d’Israél est éternel et inaltérable, quelles que soient
les épreuves traversées.

13

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Parmi tous les éléments de la création, c’est sans doute la lune qui
incarne le mieux cette obéissance parfaite a la parole divine. Son
cycle, avec ses phases variables et pourtant si réguliéres

6. Lecon de la Lune : Recevoir, Briller et Se

Renouveler

Le peuple juif, Am Israél, compte et se renouvelle avec la lune.
Comme la lune ne brille que par le reflet du soleil, ainsi le peuple
juif est dépendant : sa grandeur, sa force et sa pérennité ne viennent
pas de lui-méme, mais de sa capacité a recevoir et refléter la lumiere
divine. Le ‘Aroukh Hachoul hane (426, 82) souligne cette réalité en
rappelant que la lune ne posséde aucune lumiéere en elle-méme.
Cette donnée naturelle devient alors un profond enseignement
spirituel : de la méme maniére, le peuple juif recoit toute sa
splendeur de la Torah que Hachem lui a donnée. Sa force et son
éclat ne proviennent pas de lui, mais de sa capacité a se placer
humblement derriére Hachem.

Le mot Levana ne désigne pas seulement la lune : il évoque aussi la
racine lavan, « blanchir ». A chaque renouveau lunaire, un message
nous est transmis : méme apres 1’obscurité, il est toujours possible
de se purifier, de se renouveler et de retrouver sa clarté. La lune ne
reste jamais figée dans son effacement ; elle renait, se blanchit a
nouveau et retrouve sa lumiére. De la méme maniere, le peuple juif
porte en lui cette capacité unique de se relever, de se purifier et de
recommencer, avec confiance et humilité.

Cette idée est particulierement mise en valeur dans les priéres du
Chabbat, ou I’on récite : « Le matin, je chanterai Ses louanges, et la
nuit, j’aurai foi en Lui » (Psaume 92:3). Symboliquement, c’est
dans I’obscurité — symbole des épreuves et de la rigueur — que la foi
devient essentielle. Ce n’est donc pas un hasard si le tout premier
commandement adressé au peuple juif, avant méme la sortie
d’Egypte, concerne le Rosh “Hodech — le renouveau du mois — fixé
selon le cycle lunaire. La lune nous enseigne ainsi [’humilité, la
confiance et la possibilité constante de renouveau.

14

eI 3o



HALEVANA BROURA

A LA RENCONTRE DE LA CHEKHINA
LOIS ET RECITS SUR LA BIRCAT HALEVANA

HALAKHA BROURA




-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

BROURA

1. Comprendre le Molad : fondements et

calculs
Avant d’aborder les régles pratiques relatives a la Bircat Halévana
(la bénédiction de la lune), il est essentiel de comprendre la notion de
Molad, qui constitue la base des calculs liés au cycle lunaire. Cette
précision est indispensable pour déterminer les moments propices a
la récitation de cette bénédiction.

Le Molad désigne le moment précis ou la lune « renait ».

Le terme lui-méme est dérivé du mot hébreu nolad, qui signifie «
naissance ». Il correspond a D’instant ou la lune se trouve
exactement entre la terre et le soleil, rendant sa face invisible depuis
notre planete. Ce moment marque le début théorique du cycle
lunaire. Le nouveau mois juif, quant a lui, commence dés que la
lune s’¢loigne de cette conjonction et qu’un fin croissant devient
visible dans le ciel.

Premier quartier . )
(quadrature) Premier croissant

Lune partiellement p%_ ')\
/”/ ™ <4—MOLAD

/"/ ’) Nouvelle Lune
/Pleine Lune o P (conjonction)
(Opposition)

-
~
\\ //‘)/
M// Dernier croissant
Lune partiellement pleine  perpier quartier

(quadrature)

16

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Dans le calendrier hébraique, le Molad est une donnée essentielle.
Chaque Chabat précédant Roch ‘Hodech (le début d’un nouveau
mois), ’officiant de la synagogue annonce 1’heure exacte du Molad.
Ce moment théorique repose sur une tradition transmise oralement
depuis Moché Rabénou, selon laguelle met en moyenne 29 jours,
12 heures et 793 ‘halakim pour accomplir son orbite. Soit environ
44 minutes et 3,3 secondes. Cette durée s’exprime en hébreu par la
formule : 373¥wn 2™ ©w2.

Mais que sont exactement les ‘Halakim mentionnés dans le
calcul du Molad ?

Une heure est divisée, selon la tradition hébraique, en 1080
‘Halakim (voir Michna Broura 326,4 §19). Puisqu’une heure contient
3600 secondes, chaque ‘Helek équivaut donc a environ 3,33
secondes. Cette unité de mesure fine permet une extréme précision
dans les calculs astronomiques traditionnels, notamment pour
déterminer I’instant exact du Molad.

Le calcul du Molad permet d’établir avec précision les dates du
calendrier juif, notamment celle de Roch ‘Hodech chaque mois, et
surtout celle de Roch Hachana, qui dépend du Molad de Tichri.

Dans plusieurs domaines de la Halakha, les repéres temporels sont
fondés non sur une simple date mais sur le moment exact du
renouvellement lunaire. C’est notamment le cas de la Bircat
Halévana, ou la précision du cycle lunaire détermine la période
adéquate pour réciter cette priere. Il est donc recommandé de préter
attention a I’annonce du Molad, qui constitue la base de nombreux
calculs calendaires.

Il y aurait encore beaucoup a dire sur ce sujet, notamment sur la
maniére dont il se calcule. En effet, il existe différents avis et
diverses méthodes. Toutefois, ce n’est pas 1’objectif de cet ouvrage
; hous avons simplement apporté ici une explication concise afin
d’offrir un éclaircissement général.

17

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

2. Le Moment Propice pour Réciter la Bircat

Halévana
La Bircat Halévana, bénédiction dédiée au renouveau lunaire, se
récite pendant la premiére quinzaine du mois hébraique, lorsque la
lune est croissante. Toutefois, les avis divergent quant au moment
exact a partir duquel il est permis de commencer cette bénédiction.
On distingue principalement trois approches :

eDés le Molad — selon le Rambam (Hilkhot Berakhot 10:17), le
Smag (827) et le Sefer Hakané, il est possible de réciter la
Bircat Halévana immédiatement aprés le Molad, moment
théorique de la conjonction entre la lune et le soleil (voir
Maguene Avraham 426:13).

eAprés 72 heures (trois jours) — d’aprés le Peri Mégadim, il
convient d’attendre trois jours entiers aprés le Molad. Cette
opinion est suivie principalement par les communautés
ashkénazes.

e Apres sept jours — selon le Choul'han Aroukh (426:4), il faut
attendre sept jours complets depuis le Molad. Cet avis, fondé
sur des enseignements kabbalistiques, est adopté par la majorité
des communautés séfarades.

eLe Maran Rabbi Yossef Karo, dans le Choul'han Aroukh,
tranche en faveur de cette derniere opinion : "On ne récite pas
la bénédiction de la lune avant que sept jours ne se soient
écoulés depuis le Molad." (Ben Ich ‘Hai, Vayikra II §23 ; Kaf
Ha’haim 426:21 ; ‘Hazon Ovadia ‘Hanouka p.361)

Cette précaution repose sur des fondements spirituels profonds. Le
Maguid Mécharim, ceuvre de révélations célestes adressées a
Rabbi Yossef Karo, rapporte au nom de I’ange : "Il ne faut pas
réciter la bénédiction avant sept jours, car durant cette période, des
forces impures cherchent a s attacher a la Knesset Israél hatata (la
dimension spirituelle inférieure du peuple d’Israél, selon la Kabala).
1l faut donc laisser s’ écouler sept jours, en allusion aux sept jours
de la Création, pour que ces forces se dissipent. Si [’on précipitait
la bénédiction, on risquerait un mélange du sacré et du profane."
(Kaf Ha’haim 426:61)

Cependant, dans les pays de diaspora, ou les conditions climatiques
(notamment 1’hiver) rendent I’observation de la lune difficile, les
décisionnaires permettent de réciter la bénédiction apreés trois

18

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

jours, a priori [nynnaY], de crainte de rater entiérement 1’occasion.
(‘Hazon Ovadia ‘Hanouka p.363)

L’histoire est rapportée dans le livre Masso'ot
Yeroushalayim (chap. “Notein baYam Darekh”, §5-6) :
Rabbi ‘Haim Eléazar Chapira zatsal, auteur du Min'hat
Elazar, alors qu’il était en route vers Erets Israél pour
rendre visite au Saba Kaddicha Maharsha Alfandri
zatsal.

Un matin, alors que le Rav se trouvait a bord du navire
Orient, en direction de la Gréce, un autre grand bateau
s’approcha dangereusement du leur, si proche qu’il n’y
avait que quelques coudées d’écart. Un choc aurait été
fatal, et tous les passagers du pont supérieur étaient en
panique. Par miracle, les marins parvinrent a faire dévier
leur navire a la derniére seconde, grace a une manceuvre
technique tres risquée.

Le capitaine déclara ensuite qu’un tel sauvetage en mer
était rarissime.

Plus tard, Rav ‘Haim Eléazar déclara qu’il avait alors
repensé a la Bircat Halévana récitée la veille. Il se
souvenait qu’il avait I’habitude, transmise par ses
maitres, de ne réciter cette bénédiction qu’aprés sept
jours complets depuis le molad (la nouvelle lune). Or,
cette fois, il s’avéra qu’on avait récité la bénédiction un
peu trop tot, sans que personne ne s’en rende compte.

Il comprit alors que tout cela était dirigé du Ciel, pour
montrer la puissance protectrice de cette mitsva— méme
accomplie sans perfection — et que cette bénédiction
avait sans doute ajouté un mérite salvateur en cette heure
de danger.

19

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

3. Temps
On ne récite la bénédiction sur la lune que la nuit, lorsqu’elle brille
clairement et que 1’on peut profiter de sa lumiére. (Choul’han
Aroukh, Rama 426:1 ; ‘Hazon Ovadia, p. 325)
On peut la réciter toute la nuit, méme aprés ‘Hatsot. (Ben Ich ‘Hai,
Vayikra II §23 ; Kaf Ha’haim 426:15)
On ne récite pas la Bircat Halévana les jours de Chabat ou de Yom
Tov. La raison est que cette bénédiction doit susciter une joie
particuliére (Sim’ha) ; or ces jours étant déja empreints de Sim’ha,
la joie spécifique de la Bircat Halévana ne serait pas ressentie
distinctement.

De plus, le Ben Ich Hai rapporte dans Mékabetsel qu’au moment
de la Bircat Halévana on récite le verset : « 121 s D7) 750
», dans lequel nous demandons la chute de nos ennemis. Or il n’est
pas approprié de formuler de telles paroles les jours de Chabat et
Yom Tov. (Ben Ich ‘Hai, Vayikra II §26)

4. Bein Hachmachot - Entre le coucher du

soleil et la sortie des étoiles
En halakha, certains moments de la journée nécessitent une
attention particuliére, car leur statut n’est pas pleinement défini.
L’un de ces moments est appelé Bein Hachmachot.

Bein Hachmachot : période intermédiaire entre le coucher du soleil
et ’apparition des étoiles, ni jour complet ni nuit compléte. Ce
temps est douteux pour certaines obligations religieuses, car le
statut exact du jour ou de la nuit n’est pas encore certain.

Exemple concret : un enfant né vendredi aprés-midi pendant Bein
Hachmachot verra sa Brit Mila reportée a dimanche, car on ne sait
pas encore si ce vendredi compte comme 8éme jour complet, et il
est interdit de la faire le Chabat si le 8éme jour tombait
effectivement ce vendredi.

Application a la Bircat Halévana :

Cette bénédiction doit étre récitée uniguement la nuit, comme
I’indique le Rama (Choul’han Aroukh, Ora’h ‘Haim 426 §1) : on ne
doit sanctifier la lune qu’a la tombée de la nuit, lorsque celle-Ci
brille et que I’on peut bénéficier de sa lumiere. Si I’on se trouve
encore dans le Bein Hachmachot (crépuscule), la nuit n’est pas

20

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

pleinement commencée et il faut attendre I’apparition des étoiles
pour réciter la Bircat Halévana.

Le Maguéne Avraham (ibid. §1) précise que la lumiére de la lune
doit étre suffisamment forte pour permettre de distinguer un objet
gréace a elle. Le Or Létsion (Tome 3, p. 62) ajoute que la lune doit
¢clairer assez pour qu’une ombre soit visible.

Le Michna Broura (ad loc. §2) insiste : il est interdit de réciter la
bénédiction pendant le Bein Hachmachot.

Cependant, Rav Ovadia Yossef 27¥1, dans son ouvrage Halikhot
‘Olam (Tome 5, p. 29), autorise la récitation de la bénédiction
pendant le Bein Hachmachot dans certains cas, notamment lorsqu’il
s’agit du dernier jour — ou des derniers jours — ou il est encore
possible de la réciter, et qu’il y a un risque que la lune soit de
nouveau cachée par les nuages. Dans ce cas, il existe une crainte
réelle de perdre entierement la possibilité de réciter cette
bénédiction. Toutefois, en temps normal, sans ce risque, il convient
d’attendre la sortie des étoiles pour la réciter.

Ainsi, lors des nuits d’hiver ou la lune était jusqu’alors masquée par
les nuages et que I’on n’a pas pu accomplir la bénédiction, si, a
présent, pendant le bein hachmachot, le ciel se dégage, et qu’il y a
lieu de craindre qu’en attendant la nuit compléte les nuages
reviennent cacher la lune, il sera permis de réciter la bénédiction
immédiatement, a condition que sa lumiére soit clairement
perceptible. Voir aussi Yalkout Yossef (Ora’h ‘Haim 426 §27 —
Tome 5, p. 335) a ce sujet.

5. A D’aube

Dans un mois d’hiver, ou la lune est souvent cachée derriére les
nuages la majeure partie du temps, il peut arriver qu’elle ne soit
visible que la nuit du 15, parfois aprés 1’aube (Alot HaCha’har)
mais avant le lever du soleil (Nets Ha’hama).

A ce moment-1a, méme si la journée a déja commencé, il est permis
de prononcer la bénédiction sur la lune, tant que sa lumiére est
encore bien visible. En revanche, si la lune ne brille plus
suffisamment ce jour-la pour étre percue clairement, on ne récite
plus la bénédiction.

Cette tolérance s’explique par le fait que la bénédiction sur la lune
est une Mitsva overéte, c’est-a-dire une Mitsva liée a un temps

21

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

précis, qui « passe » (Hazone Ovadia p. 325 — Yalkout Yossef 426;28 —
Chou’t Yabia Omer, tome 5, §36).

6. Jusqu’a quand ?
Bien qu’il soit préférable a priori [n2nN21%] de réciter Bircat
Halévana, sept jours complets depuis le Molad, conformément au
principe : Zrizim Makdimim c’est-a-dire que « Les zélés
s’empressent d’accomplir les mitsvot », il existe une limite dans le
temps pour cette bénédiction.

Le Choul’han Aroukh (Ora’h ‘Haim 426:3) pose la question
suivante : Jusqu’a quand peut-on réciter Bircat Halévana ? Il
tranche que la bénédiction peut étre récité jusqu’au 16e jour a partir
du Molad, mais sans inclure le 16e jour lui-méme. (‘Hazon Ovadia —
‘Hanouka, p. 349).

Autrement dit, selon le Choul’han Aroukh, on dispose de 15 jours
pleins a partir du Molad Par exemple, si le Molad du mois tombe
un mardi soir, il sera possible de réciter la bénédiction jusqu’au
mardi soir suivant, ¢’est-a-dire 15 jours plus tard. (‘Hazon Ovadia
351 — ‘Hodech Betsion Chap 14§10)

Il est important de noter que 1’on ne compte pas a partir du jour du
Molad, mais bien a partir de I’heure a laquelle il a eu lieu. Ainsi, Si
le Molad a eu lieu au milieu de la journée du dimanche, on pourra
encore réciter Bircat Halévana la nuit du lundi, car les 15 jours
pleins ne sont pas encore écoulés (Michna Beroura 426:3 §17).

Il sera donc permis de réciter la bénédiction jusqu’a la nuit du
15eme jour aprés le Molad, tant que la lune est en phase de
croissance. Cependant, a partir de la nuit du 16eme jour, la lune
commence a décroitre, et il est interdit de réciter cette bénédiction,
car on ne prononce pas de bénédiction sur une phase de diminution.

7. Mostaé Chabat
Maran écrit dans le Choulkhan Aroukh (326, §2) : « 1927312 '8
DONI 1TISY aSn NITWD NDY WIIDD YN 777 BY», ce qui
signifie qu'il est recommandé de réciter la Bircat Halévana a la

sortie de Chabat, lorsque I’on parfumé et que I'on est vétu de beaux
vétements.

22

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Le terme « 221 N2 -lorsque I’on est parfumé », est interprete
de plusieurs maniére.

Certains expliquent que le mot « 2%23% - Mévoussam » vient de
’expression ""MY2% NS T2y - il a préparé un parfum pour son
fils "', c’est-a-dire : quand la lune forme une sorte de « houppa »,

qu’elle devient un peu plus grande et qu’elle éclaire ce qui
I’entoure.

Selon Rabénou Yona (Souka 5la — Meguila 32a), I’explication
viendrait plutot de I’expression ""8%2 #92% - adoucir le son™,
voulant dire : & partir du moment ou sa lumiere devient douce et
agréable a l'eil, et que [’homme en tire plaisir.

Rabbi David Aboudarham (Halakhot Berakhot Chap8 — 94b)
rapporte que I’on ne récite pas la bénédiction sur la lune tant qu elle
ne s’est pas adoucie (c.a.d parfumée). Certains interprétent cela
comme une allusion au fait qu’il faut attendre apres la sortie de
Chabat, pour réciter la bénédiction en méme temps que celle sur
les parfums (bessamim).

Dans les Responsa Zaken Aharon (simane 28), il cite le Talmud
Yéroushalmi : « On ne récite pas la bénédiction de la lune tant que
sa lumiere ne s’est pas adoucie (c.a.d parfumée), comme il est dit :
"La lumiére est douce et agréable aux yeux" (Kohélet 11,7). »

Ainsi, il est correct de réciter cette bénédiction aprés la priére de
Arvit a la sortie de Chabat, afin de recevoir et honorer la Chékhina,
tout en étant encore vétu de nos beaux habits de Chabat. De plus,
cela permet a toute la communauté de participer ensemble a cette
bénédiction, car, comme il est écrit (Michlei 14 ;28): " n17Toy 372
77 -La gloire du Roi réside dans une grande assemblée™.

Le Maguid Yécharim précise qu’un mois ou l'on récite la
bénédiction de la lune (Bircat Halévana) a la sortie de Chabat sera
un mois de hatsia’ha (réussite). En revanche, si le ciel est nuageux
et que la lune est cachée, ce mois ne sera pas marqué par la réussite,
que D.ieu nous en préserve (Michna Broura 326, §2).

Cependant, le Rama indique que cela reste valable tant que la sortie
de Chabat ne dépasse pas le 11 du mois. Au-dela de cette date, la
bénédiction devra étre récitée auparavant pour ne pas manquer cette
Mitsva.

23

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

En hiver, lorsqu’il existe un risque que la lune soit cachée par des
nuages si I’on attend trop longtemps aprés la sortie de Chabat, il est
préférable de bénir la lune dés que 1’occasion se présente (Hazon
Ovadia, p. 356).

Si la communauté souhaite se rassembler pour réciter la bénédiction
a la sortie de Chabat, méme si quelques heures manquent pour
compléter les sept jours depuis le début du mois, elle pourra tout de
méme la réciter. Cela permet a la communauté, souvent occupée par
le travail durant la semaine, de ne pas oublier de bénir la lune.

Il est également trés important de réciter cette bénédiction a la sortie
de Chabat, car ¢’est le moment ou la majorité de la communauté est
présente. Mieux vaut la réciter en communauté a la sortie de Chabat,
méme si I’heure n’est pas idéale, que de risquer que certains ne la
récitent pas du tout. Dans ce cas, ils auront sur qui s’appuyer, et on
pourra faire preuve de plus d’indulgence. (Hazon Ovadia, pp. 362
363).

Cependant, voir plus bas au sujet de la nécessité de ne pas trop
retarder la bénédiction si I’on peut I’accomplir plus t6t dans de
bonnes conditions.

Un témoignage bouleversant confié par notre maitre,
Rav Samuel Chlita, Roch Yéchiva de Keter Chelomo
(Bnei Brak) :

Nous sommes le 27 juin 1976. Le vol Air France 139
décolle d’ Athénes a destination de Paris. A son bord, 248
passagers. Mais quelques instants apres le décollage,
I’impensable se produit : quatre terroriStes armés
prennent le contrdle de I’appareil. Ils forcent 1’équipage
a se poser d’abord a Benghazi, en Libye, puis a Entebbe,
en Ouganda.

Une fois sur place, les terroristes séparent les passagers
juifs et israéliens du reste du groupe. Leur exigence: la
libération de 53 prisonniers palestiniens, détenus en
Israél et dans d’autres pays. S’ils ne sont pas relachés
avant le 4 juillet, ils menacent d’exécuter les otages.

En Israél, ’angoisse est a son comble. Le gouvernement
engage des négociations, tout en préparant en parallele
une opération militaire secréte de sauvetage.

24

eI 3o



