ik

keterchelomo.com | kecherchelomo@gmail.com |Ben Zoma 21, Bnei Brak - Israél Qarig0g 0 R L

—

FEULLET O
N° 9
CHEVAT
5786

- PARACHAT YITRO -

Ne pas transporter ce feuillet dans le domaine public le Chabbat — Ne pas le lire pendant la Tefila et lalecture de la Torah.

Veuillez le déposer dans un endroit compatible avec sa Kédoucha.

Q LE MOT DU ROCH YECHIVA

h RAV MORDEKHAI BISMUTH

N'AYEZ PAS PEUR

Le Matan Tora au Mont Sinay, a été tres trés impres-
sionnant (la Tora nous le décrit dans la Paracha de cette semaine. mais
encore plus dans Vaeth'anan). Des éclairs et du tonnerre, la Mon-
tagne tremble, la Montagne est en feu, des sonneries de
Chofar, une fumée épaisse. Ils sentaient que leur Ne-
chamah allait partir, tout le monde a reculé encore et
encore. Et finalement d'entendre directement la Voix du
Ribono Chel Olam, qui nous ordonne SES Commande-
ments...

Or, voici le discours que Moché Rabenou leur a tenu juste
aprés cette "Cérémonie", (20;17): "N'ayez pas peur, car
HKB'H s'est présenté ainsi pour vous mettre a I'épreuve, et
pour que Sa Crainte reste sur vos visages, pour vous éviter
de fauter'. Phrase contradictoire, a priori: N'ayez pas peur,
c'est juste pour vous faire peur?

Ce que Moché Rabenou veut nous dire, c'est de ne pas avoir
une peur paralysante, qui étoufferait toute initiative de
Tefila, de Mitsva, etc. Soyez conscient de la gravité de
chaque Avera, de I'énormité de chaque désobéissance, de
I'impact de chaque Mitsva, de chaque ligne de Torah.
Mais soyez entreprenants, adressez vous a Hachem Itb. en
disant ATA, Toi qui nous écoute, qui nous aime, n'ayez pas
peur de prendre des responsabilités de Choh'et ou de
Rav, de Sofer ou de Cacherout, de devenir professeur ou
pére de famille. Hachem Itb. sera avec vous, vous aidera a
réaliser tout le Bien qui est en vous. Comme un employé
de I'EDF qui, en haut des pylones, travaille sur des fils a
haute tension, mais qui doit avancer dans son travail, tres
bien payé!!, pour faire ce qu'on attend de lui.

Chabat Chalom

ANOKHI 2?2

La Paracha de cette semaine nous énonce les dix Commandements, les dix « Pa-
roles » données par Hachem aux Bnei Israél, au pied du mont Sinai.

Le premier commandement nous incombe de croire en D.ieu, c’est-a-dire
que nous devons croire qu'll est a la fois 'origine et la cause de toute chose, celui
qui fait exister toutes les créatures. (Rambam Séfer Hamitsvot).

Le Zohar (Vaéra 25b) explique que nous devons accepter l'existence d'un Créa-
teur Tout-Puissant, et de savoir qu'll exerce une Providence continuelle sur
I'univers. Qu'll est la force qui dicte toutes les lois naturelles, et qu'll sou-
tient et nourrit toutes les créatures, de la plus grande a la plus petite.

Et selon le Séfer Ha’hinoukh, cette mitsva ne se limite pas a des moments
spécifiques, comme la plupart des mitsvot, mais c’est une Mitsva «Tmidite/
continuelle ». La conscience
de I'existence d'Hachem et de
Son pouvoir doit étre une
préoccupation  constante
pour le Juif et a chaque |
instant et méme dans les
moments les plus anodins.
Ce premier commandement
commence par « Anokhi. Je
». Pourquoi Hachem a-t-Il
choisi de commencer par le
terme « Anokhi » plutét que 4
« Ani », qui signifie également « Je » ?

Il existe plusieurs réponses : -Le terme « Ani », lorsqu’il n'est pas ponctué
[ comme dans le rouleau de la Torah] pourrait, a D. ne plaise, se lire aussi « eini -
Je ne suis pas, Hachem votre D.ieu ». Alors que le terme « Anokhi » ne présente
pas ce danger. (Malbim)

-Le terme « Anokhi » renferme différentes significations. Le aleph de valeur nu-
mérique 1, représente 1'Unité de D.ieu et Sa souveraineté. Le noun qui est égal a
50 et le khaf a 20, font allusion aux 70 nations de la terre que Hachem domine.
Quant au youd d'une valeur numérique de 10, il représente les dix commande-
ments. (Pessikta Raba Chap 21) suite p2

Bt AR A it

Suivez les Si'hot du Rav Samuel
'Le Moussar du Rav Kaplan...
en VIDEO

CLIQUEZ-ICI



http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://keterchelomo.com/
https://www.youtube.com/@KeterChelomo

i

—

- "Anokhi" est aussi un acronyme de la déclaration araméenne qui
exprime l'essence méme d’Hachem: « Ana Nafchi Ketavith Yeha-
vith-Je l'ai écrite [Seul] et I'ai donnée » : I'origine divine de la Torah et
son authenticité ne sauraient étre remises en question. (Chabat 105a)
-Le Yalkout Chemouni rapporte au nom de Rabbi Né'hémia que le
terme "Anokhi" est en langage égyptien. (Voir aussi Torah Chéléma
Yitro Chap2o note3o)

Penchons-nous sur cette derniére explication, pourquoi Hachem
s'exprime-t-Il en égyptien pour commencer Le fameux passage
des 10 commandements ? Pourquoi Hachem n’emploie pas la
langue sainte pour s’introduire, mais opte pour une langue profane,
celle du pays que la Torah désigne elle-méme comme un pays d’im-
pureté et d’immoralité?

Dans de nombreuses religions, étre religieux, orthodoxe, c'est se
séparer de la matiére, se séparer de son corps. Chez les goyim, un
homme pieux c'est étre une personne qui s'est totalement détachée de
toute matiére. IIs ne se marient pas, ne boivent pas, n'ont pas d'en-
fants, ils vivent isolés....et ces gens-la représentent I'élite de leur reli-
gion. Mais un tel comportement est un affront et une insulte envers
D.ieu ! Ce serait remettre en question Sa création, Lui dire, que le
corps que Tu as donné « n'est pas parfait». Il est répugnant, et il est
inadapté avec 'ame de haut niveau que tu nous as insufflée. On ne
veut pas de Ton corps !!

Cependant le but d'un juif sera a travers sa vie d’élever son corps, de
le mettre en osmose avec sa néchama, de faire monter le corps au
niveau de I'ame pour qu'ils fassent qu'UN ! Et pas le contraire, 'hass vé
chalom ! Celui dont le corps prendrait trop de place, c'est la néchama
qui partirait....

Le juif vient révéler dans son quotidien toutes les particules Di-
vines enfouies dans la création matérielle, pour les élever a un
niveau spirituel. Mais le goy incapable de relever ce défi préfere,
soit se séparer complétement de son corps, soit s'enfoncer dans une
matérialité la plus totale.

Nous pouvons étre parfois perdus dans nos préoccupations de monde
entiérement matériel dans lequel nous vivons. Submergés, il peut
nous arriver d’oublier que Hachem est 1a (que D.ieu préserve), méme

RUBEN ZANA

)

Dans la paracha de cette semaine apparaitun homme qui a profondé-
ment marqué 'Histoire : Yitro.

Au départ, Yitro n’était pas un allié du Am Israél. Bien au con-
traire. Il fut P'un des conseillers de Pharaon, celui qui s'opposa au
peuple juif et contribua a ses souffrances. Plus encore, il détenait un
immense pouvoir spirituel et politique : il était le prétre de
Midyane, un pilier de I'idolatrie.

Et pourtant... Yitro a fait téchouva.

Il ne s’est pas contenté de regretter en silence. Il est venu en
personne présenter ses excuses 3 Moché Rabbénou

et a tout le peuple d’Israél. Il a traversé le désert
pour les rejoindre, alors qu’un simple message
aurait suffi. Par cet acte, Yitro a montré une
chose essentielle : son regret était sincére.

Mais une question briilante se pose alors.
Comment se fait-il qu’aprés un tel retourne-
ment, aprés une téchouva aussi puissante, Yitro
disparaisse de l'histoire du désert ?

Pourquoi ne le voyons-nous plus aux cotés de Mo-

ché Rabbénou et du Am Israél ?

Cet homme, qualifié de Hassid Oumot HaOlam, qui Sest converti au
judaisme et dont le nom est donné & la paracha des Dix Com-
mandements...ou est-il passé ?

‘Hazal nous donnent une réponse bouleversante.

Moché Rabbénou proposa a Yitro de rester avec eux. Mais Yitro ré-
pondit : « Quand on a détruit, quand on a égaré les autres, quand on a
entrainé des hommes dans l'erreur, dans la haine du Am Israél et de
son D.eu, on n’a pas le droit de rester tranquille. Je dois retourner
partout ou j’ai parlé, partout ou j’ai influencé, afin de réparer. »

dans ce qui peut nous paraitre
complétement profane et sans réel
lien avec le spirituel et notre
Créateur.

Selon les enseignements de la
‘Hassidout, Hachem a volon-
tairement employé une
langue profane au détriment

de la langue sainte, pour *
nous rappeler que le but de la To- -— __d

rah est d'élever et purifier la matiére. Mais

aussi, pour nous informer qu’ll ne s’adresse pas uni-

quement aux personnes saintes et élevées, mais méme aux plus
éloignés de la spiritualité.

L’essence du projet du don de la Torah est de sanctifier et d'élever
les éléments les plus impurs et les plus bas. C’est pour cela qu'Ha-
chem choisit, a un moment phare et déterminent de notre histoire, de
s’adresser aux Bnei Israél par le terme : «Anokhi » !

A ce propos, le Chem Michemouel écrit que la langue francaise est
une langue totalement imprégnée de touma/impureté et que selon lui,
il est impensable de 'employer. Des commentateurs s’interrogent sur
cet enseignement étonnant, et demandent comment Rachi, frangais
de souche, utilise parfois dans ses illustres commentaires des
mots en frangais ? Et ils répondent que Rachi vient, en employer
des mots en franqais, réparer et élever cette langue. (Espérons que
nous aussi a travers nos divrei Torah en franqais, a écrit et a I'oral,
participons a I'élévation du monde)

Hachem notre Créateur dans son infime bonté nous a créés d'un
corps et d'une ame qui sont indissociable 'un de l'autre. Ainsi, jouir
d'un bon repas, boire du vin, se marier, procréer... actions qui ne
paraissent en premier lieu que matérielles font partis de grandes
Mitsvot données par Hachem. Cependant pour qu’elles aboutissent,
elles doivent étre réalisées avec spiritualité, avec notre Néchama, selon
les régles de la Torah. (Voir encore a ce sujet le Choulhane
Aroukh OH Simane 231)

OU EST PASSE YITRO?

Et c’est pour cela que nous ne voyons plus Yitro dans la suite de la
Torah.
1l est retourné a Midyane, en Egypte, et dans tous les lieux ou sa pa-
role avait eu du poids, pour déclarer publiquement : « Je me suis
trompé. Je regrette. »
Yitro nous enseigne ici une lecon vertigineuse.
Faire téchouva pour soi-méme, c’est déja difficile. Mais réparer
les dégits causés chez les autres... c’est une autre dimension.

Car qui peut garantir que toutes les personnes que nous

avons entrainées dans la faute feront elles aussi
téchouva ?

. Clest pourquoi, a Roch Hachana, nous devons
méditer profondément cette vérité : ’homme
n’est pas jugé uniquement sur ses actes per-

: sonnels, mais aussi sur son influence.
— Sur ce qu’il a semé autour de lui.
= Sur les paroles qu’il a prononcées.

Sur les chemins qu’il a ouverts — ou fermés.

Mais ce principe fonctionne aussi dans I'autre sens.
Chaque mitsva que tu inspires a ton prochain, chaque bonne action
qu’il accomplit parce que tu lui as montré I'exemple, chaque pas vers
le bien qu’il continue de faire grace a toi — tout cela te sera compté.
C’est pour cette raison que nous avons mérité la Torah :
parce que nous étions Ish E’had Belev E’had, unis, responsables les
uns des autres, selon le principe de Kol Israél Arevim Z¢é Bazé.
Puissions-nous, par cette responsabilité mutuelle, mériter a nou-
veau la Torah...et trés bientot, la Gueoula, Béézrat Hachem.

Ruben Zana - Ba’hour de la promo 2019-2020

_2=


http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

DAN ATTIA

La parchat Ytro relate sans doute de I’événement le plus
important de ’humanité : le don de la Torah .

Hachem descend sur le mont Sinai pour donner sa torah au
peuple d’Israél .

De par son importance , les bnei Israél se préparent durant 5
jours pour la recevoir enfin le 6 Sivan .

Une fois ce jour arrivé la Torah dit :
19.1 « Ce jour Ia ils sont arrivés au mont

LES TROIS CLES

alors que '’humble passera pour un ignorant au moment de
poser la question mais ne le sera plus dés lors .

Le Or Ha'haim Hakadosh vient alors répondre a notre
question .

On retrouve ici en réalité une allusion au 3 moyens d’acquisi-
tion de la Torah .

Premiérement , « ils ont quitté refidim »
La guémara dans behorot nous dit, Cest la

sinai »

19.2 « IIs ont quitté Refidim pour arriver
au désert de sinai. Ils ont campé dans le |
désert et Israél campa face a la montagne
»

On remarque une redondance dans les
versets sur le parcours des bnei Israél.
Pourquoi donc une telle insistance ?

Le Gaon de Vilna explique qu’il y a 3
principes fondamentaux pour acquérir
la Torah

contraction des mots « refouy yadaim »

Littéralement le relichement , comment ?
En venant recevoir la Torah , pour s’inves-
tir et se dévouer a elle !

Deuxiémement, « Ils ont campé dans le
désert »

Le désert est une terre aride , infertile , un
endroit ou les plaisirs sont absents car rien
ne s’y développe .

Israél campa face a la montagne , ici le
verbe camper et au singulier pour montrer

1-Une étude réguliére assidue et inves-
tie , comment acquérir et connaitre la
Torah sans 'apprendre quotidiennement 2~

2-Se contenter de peu . On retrouve la Torah chez ceux qui
sont capables de mourir pour elle . C'est a dire , de renoncer au
plaisirs de ce monde . Lorsque le cceur est attaché a ceux ci , il
est difficile de développer une réelle volonté d’acquérir la To-
rah

3-L’humilité . L’orgueilleux s’abstiendra de poser des ques-
tions par peur d’étre pointé du doigt et de se sentir humilié ,

que le peuple était comme un seul
- homme avec un seul cceur ce qui veut

B ot i el

" dire que le peuple avait atteint la dimension de
'unité parfaite et totale .
Troisiemement, peut-on étre uni si 'on est orgueilleux ?
Il est évident que non , l'orgueil crée la dispute. Mais '’humilité
fait que chacun laisse la place a la lautre , s’écrase devant
'autre et pardonne tout .
Si 'on veut donc atteindre le niveau de recevoir la Torah et
Pacquérir complétement , on sait ce qu’il nous reste a faire !
Dan Attia - Ba’hour de la promo 2024-2025

LA PHOTO DE LA SEMAINE



http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

EYAL SEBAN

iy

Dans la paracha de cette semaine, la paracha de Yitro, se
cache une lecon de vie essentielle.

Tout d’abord, il est important de souligner que Yitro a eu un
mérite particulier : celui de donner son nom a une paracha.
Une question simpose alors : comment un ancien idolatre a-t-
il pu accéder a un tel honneur ?

Un passouk de la paracha nous éclaire : 197 175 90 s

Yitro a su écouter les miracles qui ont accompagné la sor-
tie d’Egypte. Non seulement il les a entendus, mais il a surtout
pris conscience quil se jouait la quelque
chose d’unique. Cest pourquoi Rachi
explique que dés qu’il a entendu ces
miracles, Yitro s’est immédiatement
converti.

Il existe deux verbes liés a Touie : en-
tendre et écouter.

On peut entendre vraiment

écouter.

sans

Cest la 'un des grands pieges de
I’homme : il est prét a tout entendre,
tant qu’il continue i ne s’écouter
que lui-méme.

La mida fondamentale de Yitro est préci-

sément I'écoute. Le Alshikh Hakadosh enseigne que pour
atteindre la perfection dans notre avodat Hachem, il est
indispensable de savoir écouter. C’est en écoutant les paroles
de la Torah, ou en prétant attention aux miracles quil a enten-
dus, que Yitro a compris quil devait ouvrir son cceur.

C’est grace a cette écoute profonde qu’il a accepté le joug
divin et décidé de se rapprocher dHachem. Toutes les na-
tions ont entendu ces miracles, mais Yitro, lui, les a intégrés en
lui et a su dire:.;7T N2

Bien que Yitro fat le prétre de Midyane et I'un des conseillers
de Pharaon, son écoute sincére lui a permis d’accomplir une
téchouva authentique. Nous aussi, nous avons beaucoup a
apprendre de Yitro.

Dans le Chéma Israél, il est écrit : « si vous écoutez attentive-
ment— wnwn ymw ox». Les Sages expliquent que cette
répétition nous enseigne qu’il ne suffit pas d’écouter avec les
oreilles : il faut écouter avec le coeur. C’est la seule voie qui
permet a '’homme d’évoluer et de faire téchouva.

A ce sujet, le Chaarei Téchouva nous révéle le don précieux
qu’est le sens de louie et explique que loreille doit nous

TU ECOUTES OU TU ENTENDS?

servir a écouter les remontrances. Il rapporte la parabole sui-
vante (Chémot Rabba, Yitro 27,9) :

Lorsqu’un homme chute et se brise tous les membres, chacun
devra étre bandé ou platré afin de le guérir.

Le pécheur, atteint d’'une maladie spirituelle, voit tous ses
membres atteints, car tous ont été souillés par la faute. Pour-
tant, Hachem peut guérir I'ensemble de ses membres a l'aide
d’un seul « pansement » : Poreille qui écoute attentive-
ment, comme il est dit (Yéchayahou ss,3): « Prétez loreille et
venez a Moi ; écoutez, et vous vivrez. »

I3

La téchouva ne nait que par Pécoute.
D’ailleurs, depuis le début du mois
d’Elloul jusqu’a Yom Kippour, I'éveil de
notre téchouva se fait précisément par
’écoute des sons du chofar.

En effet, la mitsva du chofar n’est pas de
prier ou de formuler des demandes pen-
dant les sonneries, mais d’écouter
chaque son avec concentration. Et si,
‘hass véchalom, nous manquons un seul
son, la mitsva n’est pas accomplie.

Rappelons enfin que la devise méme de
notre identité est la phrase la plus connue de chacun d’en-
tre nous, celle que nous récitons au coucher et au lever, depuis
notre plus tendre enfance jusqu’a notre dernier souffle : « Ché-
ma Israél - Ecoute, Israél ! »

Car il arrive sou-

vent, dans notre
vie, quun ensei-
gnement entre

par une oreille et
ressorte par l'au-
tre. C’est pourquoi
nous devons étre
attentifs a chaque
mot de Torah
Clest ainsi
seulement que 'on
peut parvenir a un
véritable change-
ment.

fo s do P Tlieger Hogege Wonchelyn)

Eyal Seban - Ba’hour
de la promo actuelle

Vous aussi faites nous partager vos joies
kecherchelomo@gmail.com

KECHER. CHELOMO

wweo o il do . Chlomo Cohen ittamo |

¥
i
i
k
=&

T w
RECEVEZ LE KECHER CHELOMO ET LES NEWS DE LA YECHIVA ©

Ecrivez-nous par e-mail kecherchelomo@gmail.com

Y

Ny et n'hésitez pas a la partager autour de vous, ou a l'imprimer pour votre communauté !



https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

