iy"\
i,

B

A gl

5

~ Le bulletin hebdomadaire des éléves d'hier et d'aujourdhui de la Yéchiva Keter Chelomo

-

h LE MOT DU ROCH YECHIVA

ET SI VRAIMENT?

Le monde entier est en expectative, la guerre entre
I'Tran et les U.S.A. va-t-elle commencer? Mr.
Trump est imprévisible, capricieux et impulsif... Il
hésite... Mais nous savons que ce n'est pas lui qui
décide, , DWA T2 D% 2%HKB'H  Seul
décidera si Oui ou Non, et quand. Comme nous
le disons dans la Tefila NMAMOM 52 17259 N7 9D
LT YY) Hachem Itb  gére notre Monde,
organise les guerres, etc. Et si nous voyons qu'll
attend, qu'll nous fait attendre, c'est que les condi-
tions d'une telle guerre ne sont pas encore réunies.

La Guemara Yoma 10a, nous apprend qu'a la fin
de notre Galout, Edom (U.S.A.) partira en guerre
contre les Perses (Iran), guerre de civilisations,de
religions, de mentalités, etc. Et lorsque Edom vain-
cra, il y aura la guerre de Gog et Magog contre
Jérusalem et contre le Machia'h (cf. le 2* chap. des
Tehilim) , et ensuite commenceront NAY

MnAlors, en vérité, la guerre de Mr. Trump
se décidera en fonction de notre niveau,
tout dépend si le Am Israel est pret (ou pas en-
core) pour l'époque Messianique.

Il ne nous reste peut-étre que quelques jours,
quelques heures, pour parfaire notre comporte-
ment, nos Mitsvot, nos Tefilot, notre Etude.
Profitons en, apres ce sera trop tard. AMENONS
LE MACHIAH, il est devant la porte...

Chabat Chalom

keterchelomo.com | kecherchelomo@gmail.com |Ben Zoma 21, Bnei Brak - Israél QUi 7 LR

—
P —"

FEUILLET
N° 10
CHEVAT |
5786

RAYV JEREMIE BER R EBI

ETRE JUIF AU TRAVAIL

En 1250, il y a plus de 750 ans, le Smag (Sefer Mitzvot
Guedolot) écrivait déja un message dune force <
extraordinaire, destiné aux Juifs dispersés a travers lexil. Il
leur rappelait que, face a la longueur de cet exil, leur
mission était claire : se détacher des illusions et des
vanités du monde pour s’attacher a la vérité. Il
insistait sur une exigence absolue : ne jamais
mentir, ne jamais escroquer, ni un Juif ni un non-
Juif, et sanctifier méme ce qui est permis. Comme il
est dit dans le prophéte Tséfania : « Les survivants
d’Israél ne commettront plus d’injustice et ne diront
plus de mensonges ; on ne surprendra dans leur bouche
aucun langage trompeur. »

Cette exigence n’est pas un idéal abstrait. Elle constitue le
coeur méme de notre mission sur terre.

Le Talmud (Shabbat 31a) révéle que la premiére question posée & '’homme lorsqu’il se
présente devant le Tribunal Céleste a la fin de sa vie est la suivante : « As-tu fait du
commerce avec honnéteté ? »

Cette question peut surprendre. Pourquoi ne nous demande-t-on pas d’abord si nous avons
prié, étudié ou respecté le Shabbat ? La réponse est profonde : parce que la Torah ne se
limite pas aux rituels visibles. Elle exige de nous une droiture permanente, en particulier
dans notre relation aux autres.

Au fil des générations, beaucoup ont appris a vivre leur judaisme a la synagogue ou a la
maison, a travers la priere, les Tefilines, les bougies de Shabbat ou la cacherout. Mais une
erreur subtile s’est installée : celle de penser que le judaisme s’arréte & ces moments-1a, et
qu’en dehors de ces instants, dans le monde du travail ou des affaires, les régles
seraient différentes. C'est une illusion dangereuse.

Les lois régissant les relations entre ’homme et son prochain — les lois de Ben Adam
LaHavero — occupent des centaines de pages dans le Choulhan Aroukh et de nombreux
traités du Talmud. Leur importance est immense. D’ailleurs, contrairement a d’autres
fautes, celles commises envers autrui ne peuvent étre réparées uniquement par le repentir et

ce méme pendant Kippour. Suite p2

ACCOMPLISSEZ-LE

LB \

et soyez associé a toutes nos actions.


http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://keterchelomo.com/

i

—_—

11 faut obligatoirement réparer le tort causé, restituer ce qui a été
pris, et obtenir le pardon de la personne 1ésée.

Ces lois exigent une honnéteté absolue. Elles interdisent non
seulement le vol évident, mais aussi toute forme de tromperie,
méme subtile. Elles s’appliquent envers tous les étres humains, sans
distinction.

Le monde du travail devient alors l'un des lieux les plus
importants de 'expression de notre judaisme.

Les employeurs ont I'obligation de payer leurs employés a temps, de
les respecter, de présenter leurs produits avec transparence, et de fixer
leurs prix honnétement. Ils ne doivent jamais profiter de
Iignorance ou de la confiance d’un client. Ils doivent veiller a ce
que chaque transaction soit juste et claire.

De leur coté, les employés doivent accomplir leur travail avec une
loyauté totale. Chaque minute payée doit étre consacrée au travail.
Ils ne doivent pas utiliser les ressources de ’entreprise a des fins
personnelles, ni mentir, ni négliger leurs responsabilités. Méme
dans des conditions difficiles, méme avec un salaire faible, la Torah
exige la méme fidélité.

Car le véritable employeur de ’homme n’est pas seulement celui qui
lui verse son salaire, mais également Hashem, qui observe chacun
de ses actes.

Cette conscience transforme le travail en une mission spirituelle.
La Halakha va encore plus loin dans son exigence d’honnéteté. Elle
interdit méme de tromper quelqu’un par une simple apparence. Par
exemple, il est interdit de vendre de la viande non casher a un non-
Juif si tout laisse penser qu’elle est casher, méme si cela n’a aucune
conséquence pour lui. Cette interdiction reléve du concept de
Gnevat Daat, le « vol de I’esprit ». Le Rambam explique que cette
forme de tromperie est particuliérement grave, car la victime ne
découvrira jamais qu’elle a été trompée.

La Torah exige une transparence totale.

Certains pensent que cette exigence est incompatible avec la réalité du
monde des affaires. Ils affirment que le succes appartient aux plus

ELIE ARAMA

)

Nous sommes dans la période des Chovavim. C’est une période
dans lequel la Torah nous raconte la création identitaire du peuple
juif. Pour se faire, la Torah nous raconte la sortie d’une enclave
spirituelle trés forte que la société égyptienne avait placer dans
nos consciences: plaisir comme seul vecteur de vie, pratique d’u-
ne violence inouie....

Analysons la présentation de 'Egypte par la Torah.

Chaque action méme odieuse qui y était pratiquée est mentionnée
dans nos textes. Autrement dit , pour sortir d’'un conditionnement,
il faut etre capable de le nommer, de mettre des mots
dessus. Connaitre son siécle et ses piéges.

Deuxi¢mement , la sortie de 'Egypte s’est déroulée
a 'aide de maitres qui ont occupé une place trés
importante au sein de la société. Il faut qu'un
sauveur soit valorisé chez tout le monde.

Quoi de mieux qu'un rabbin qui nait au sein

méme de la principauté Egyptienne. Cet homme
est moderne, elegant , proche des pilotes sociaux,
éduqué parmi les puissants, il mérite notre atten-
tion.

Troisiement, la dimension du miracle. La masse du
peuple ne peut-étre etre convaincu par des mots. L’expérience
surnaturelle des 10 plaies, du baton qui devient NahaCh et inverse-
ment, sont autant d’événements qui constitue un ancrage fort dans la
conscience du am Israél : la verité de la Torah est indiscutable, elle
propose une singularité que le flair juif détecte.

La Torah demande ensuite de gérer le temps juif a travers Roch

Hodesh et donc un calendrier . Chaque systéme a une temporalité

qui lui est propre. Et sortir d’Egypte C’est aussi sortir de sa gestion

du temps.

Enfin la Torah nous donne des lois: ’esclavagisme, les finances, les
relations entre humains.... Bref des directives d’application.

rusés, que la malhonnéteté est nécessaire pour réussir, et quil est
impossible de prospérer sans compromis.

La Torah affirme exactement le contraire.

Elle nous enseigne, a travers 'exemple de Yaacov, que la véritable
réussite repose sur ’honnéteté et la confiance en Hashem. Yaacov a
travaillé pendant vingt ans chez Lavan, un homme connu pour sa
malhonnéteté. Il a vécu entouré de tromperies, d’injustices et de
manipulations. Pourtant, jamais il n’a cédé a la tentation de répondre
par la malhonnéteté. Il a continué a travailler avec intégrité, sans
jamais trahir la confiance placée en lui. Pendant vingt ans, son
employeur n’a pu lui reprocher aucun manquement.

Yaacov savait que sa subsistance ne dépendait pas des stratagémes
humains, mais de Hashem. Il faisait ce qui était juste, et laissait le
reste entre les mains de Dieu. Ce n’est qu’aprés cette période
d’intégrité absolue qu’il a mérité d’étre appelé Israél. Nous sommes
ses descendants.

Notre mission est de porter cet héritage, de représenter la droiture et
la vérité dans tous les domaines de notre vie, et en particulier dans le
monde du travail.

Etre Juif ne se limite pas 4 prier ou a respecter les rituels. Etre
Juif, Cest étre un modéle d’honnéteté, de respect et de
responsabilité & chaque instant. Cest faire du Kiddoush Hashem a
travers notre comportement quotidien. C’est devenir une personne
dont la présence inspire confiance, respect et admiration.

Le travail devient alors bien plus qu’'un moyen de subsistance. Il
devient un lieu d’élévation spirituelle, un témoignage vivant de
nos valeurs.

En agissant avec droiture, en refusant toute forme de tromperie, en
respectant chaque personne avec dignité, nous accomplissons notre
véritable mission. Nous montrons que la réussite et 'honnéteté ne
sont pas opposées, mais profondément liées.

Laissons Hashem subvenir 4 nos besoins, comme Il I’a toujours
fait, et accomplissons notre role avec fidélité. Car c’est précisément
dans notre comportement quotidien, souvent invisible, que se réveéle
la grandeur de notre peuple.

FAIRE TREMBLER L’EGYPTE
PAR SES PROPRES FONDATIONS

Les scientifiques ont prouvé que les capacités intellectuelle d’une
homme sont décuplés et efficace lorsqu’il compare un systéme a un
autre. La Torah nous donne donc la clé pour s’en sortir.

Uno, prendre I'Egypte moderne en reference: Apple et ses nou-
veautés, les montages financiers sans fin, les syst¢éme éducatifs
beaucoup trop ouvert ou trop fermé... Connaitre tous les rouages
d’un systéme d’asservissement trés imposant.

Deuxio, valoriser nos maitres & penser qui se sont forgés au sein
méme de 'Egypte, la conscience de la modernité passe par une prox-
imité longue avec le reel, on ne contredit jamais I'expéri-
ence vrai du Baal techouva, qui sait l'arriére plan du
décor.

Troisiémement, integrer dans la vie active
une dimension miraculeuse, un yenouka qui
traverse 'écran et qui montre que la maladie
n’est rien pour D.ieu malgré 'armada d’un
systtme ultra medicalisé, un baba salé qui
transperce les reégles du réel avec son Arak. Le
miracle au sein d’une systéme qui ne lavait
pas anticipé.

Ensuite Je sort de la temporalité égyptienne: je n’ancre
plus ma vie uniquement sur les dates de concerts, sur les
événements géopolitiques internationaux, sur lhistoire d’une
patrie, mais j’y ajoute un temps juif , son calendrier, son histoire
et ses ramifications. Enfin, critiquer un systeme inadapté et générer
un imaginaire juif n’a aucun intérét, c’est une mise en peril. Il faut
des directives précises qui génére un résultat concret.

Faire le tri et mettre des panneaux d’interdit quand les essentiels
spirituel sont étouffés. Cest ainsi que 'on sort de notre Egypte,
devenez votre propre Moché!

Elie Arama - Ba’hour de la promo 2020/21

—2=


http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

YOAV CHETRIT

Cette paracha, consacrée aux lois civiles et aux questions de dom-
mages, se situe immédiatement apres les Dix Commandements. II est
intéressant de s’'interroger sur le message que la Torah souhaite nous
transmettre a travers cette juxtaposition.

Pour tenter de le comprendre, appuyons-nous sur une Guemara dans
Baba Kama 3o0a. Elle enseigne que celui qui souhaite devenir
un Hassid doit étre particuliérement scrupuleux dans trois do-
maines : les bénédictions, Pirkei Avot et les finances. A priori, cela
peut surprendre. Nous nous serions plutot attendus a des notions
plus explicitement associées a la sainteté, telles que les interdits ali-
mentaires, les lois relatives aux mauvaises maceurs, _ s
ou encore la priére, 'étude de la Torah et les

mitsvot. En quoi ces trois domaines précis
permettent-ils donc d’atteindre le niveau de

Hassidout ?

Dans une si’ha sur la paracha Yitro (en®wn)

I’Admor de Loubavitch développe la différence
fondamentale  entre  étre  eved et

étre michtabed.

Le eved est le serviteur, voire le simple ‘
ouvrier : celui qui sert son maitre en respectant |
scrupuleusement ses obligations et ses interdits.

Il accomplit ce qui lui est demandé parce que

Cest son devoir. Cependant, en dehorsdeson | b
temps de travail, rien ne le relie véritablement |
a son maitre. Lorsqu’il boit, mange, dort ou se
détend, il se sent libre d’agir comme il I'entend, sans
contrainte.

A Tlinverse, il existe une dimension plus profonde : celle
du michtabed. Ce dernier n’est pas seulement soumis a des devoirs et
a des droits ; il est lié 4 son maitre de maniére permanente, quelles
que soient les circonstances. Chacune de ses actions, méme les plus
personnelles, entretient un lien avec son maitre. Il ne vit plus pour lui
-méme, mais entiérement pour celui qu’il sert.

Dans le service divin, Hachem n’attend pas seulement de nous
que nous soyons des evedim, mais que nous atteignions le niveau
de michtabed : ne faire qu’un avec la volonté divine dans tous les
domaines de la vie, et pas uniquement dans celui des mitsvot. Ce lien
avec Hachem doit étre constant et ininterrompu. C’est ce que Ra-
chi exprime dans son commentaire sur le premier commandement :
S5 RTIpNAWR PN INIET NI

SANCTIFIER SON QUOTIDIEN

Ainsi, la juxtaposition de la paracha Michpatim aux Dix Com-
mandements ouvre une réflexion profonde sur la nature du service
divin. Contrairement a la vision laique qui établit une séparation
stricte entre la religion et I’Etat, le judaisme ne reconnait pas de
frontiére entre le sacré et le profane. Pour un Juif, aucun domaine de
la vie n’échappe a linfluence de la Torah. Au contraire,
la kedoucha s’infiltre jusque dans les sphéres financiéres et agricoles,
ou la halakha intervient avec la méme exigence que dans un acte spir-
ituel accompli au Temple ou dans une mitsva explicite.
Clest précisément pour cette raison que celui qui aspire a devenir
Hassid doit se montrer rigoureux dans ces trois
domaines. Les berakhot expriment la reconnais-
sance de la souveraineté divine et la gratitude
envers Hachem pour les besoins matériels quoti-
diens de T'homme. Pirkei Avot enseigne Ia
maniére dont un Juif doit se comporter jour
aprés jour dans sa relation avec autrui. Enfin, le
domaine de Nezikin rappelle que méme dans les
affaires, la halakha doit étre appliquée avec la plus
grande droiture.
Lorsqu’un Juif s’'investit avec sérieux dans ces trois
spheres, il introduit Hachem et la Torah dans
tous les aspects de sa vie et tisse avec Lui un lien
exceptionnel. C’est cela étre un Hassid.

Rav Biderman rapporte, au nom de Rav Eliyahou
Lopian, une réflexion poignante : « Comment une
personne simple peut-elle se lier a Dieu ? Elle n’a ni
Iérudition, ni 'opportunité de consacrer sa vie a I'étude de la Torah.
Il serait facile de penser quelle n’a aucune chance de sattacher a
Hachem. Ou trouvera-t-elle alors de la spiritualité dans son quoti-
dien 2 »
La Torah répond de maniére allusive dans notre paracha
YR NORDMRE 9T mh KD AN 2RYENT BN nYan dia anpn
Méme le baal habayit le plus simple peut se rapprocher de Hachem, a
condition de ne pas porter atteinte au bien d’autrui. Lorsqu’il re-
specte scrupuleusement les lois relatives au vol, aux dommages,
au travail et 3 ’honnéteté dans les affaires, il éléve spirituellement
des actes qui pourraient sembler éloignés du sacré. Ainsi, il sancti-
fie son quotidien et se rapproche véritablement de Hachem.

Yoav Chetrit - Ba’hour de la promo 2018/19

LA PHOTO DE LA SEMAINE



http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

KECHER CHELOMO

DAVID ELBAZE

™)

“N'humiliez jamais la veuve ni I'orphelin. Si tu I'humiliais, sache
que, quand sa plainte s'élévera vers moi, assurément j'entendrai
cette plainte et mon courroux s'enflammera et je vous ferai périr
par le glaive et alors vos femmes aussi deviendront veuves et vos
enfants orphelins.”

Rav Pinkus %*‘p®? dans Tiféret Chimshone sur la paracha propose
une explication originale :

Reprenons I'enchainement des actions : une femme (veuve) ou un
enfant (orphelin) se plaint (tsaaka , repris deux fois dans le verset) , et
prie vers Hashem : et la Torah témoigne ainsi « sa plainte s'élévera
vers moi, assurément j'entendrai cette plainte »

La Thora garantie que la tefila montera vers Hashem et sera ex-
aucée.

Par quel processus, un telle tefila sera-t-elle
exaucée, par quel zehout ? et que peut on 48
apprendre de cela ? y compris pour des
gens qui ne sont ni veuves ni orphelin,
voire méme pour des gens qui ne g
souffrent d’aucun maux ? la redondance du ¥
mot ) PYXcrier, se plaindre, prier selon le &
contexte) fournit elle un début d’explica-
tion ?

Voici le commentaire du Rav Pinkus :

En régle général lorsqu’on a un besoin
(argent a court ou moyen terme, souci médi- .
cal, etc) on met en ceuvre des actions ma- &
térielles et concrétes (la hishtadlout), et
ensuite (ou en méme temps) on va prier
(amida, tehilim, priéres diverses et variées).
Au moment de la priére, méme avec une
vraie kavana et une grande sincérité, il est
probable que les actions entreprises (chercher la N

signature de nouveaux contrats, demander un prét, changer les prix
de ses produits, chercher le meilleur spécialiste, etc) viennent diminu-
er la « puissance » de notre tefila. En effet, on va prier vers Hashem
et lui demander des faveurs et la réalisation de nos bakachots,
mais en gardant en téte notre Ishtadlout et leur probabilité de se
réaliser.

(évidemment on doit réaliser une Ishtadlout serieuse et organisée, et
bien évidemment on doit prier avec force et chaleur).

Mais la Thora témoigne que la tefila de la veuve et de 'orphelin sont
totalement différentes...

La veuve ou lorphelin n’ont personne vers qui se tourner, pas
d’appui familiale, et un cercle social (peut étre) moins enclin a les
secourir.

De ce fait ils vont adresser leur Tefila vers Hashem uniquement,
ils se tournent vers lui, sans aucune alternative et donc leur Téfila
est sincére et forte : « Hashem, tu es le seul a pouvoir me secourir » et
toutes leurs kavanot sont ainsi mobilisées et dirigées.

Dés lors, la Thora promet qu’ils seront écoutés et exauces. Cest le
sens de ces versets.

La mention doublée de pPy¥vient conforter cette idée : ils se tournent
vers Hashem deux fois , comme pour dire : je prie, et j’insiste, car
pas d’autre sauveur, pas d’alternative , seul Toi peut intervenir.
Peut on appliquer cette régle a nous tous ?

Rav Pinkus explique que oui, pas besoin (et heureusement) d’étre
Veuve, Orphelin ou dans 'extréme malheur pour étre ainsi exaucé, la
clé est de s’en remettre exclusivement & Hashem ; faire son yshtad-
lout ET prier vers Hashem en concevant 'idée que tout se réalisera
grace a lui.

SANS ALTERNATIVE

On le voit aussi avec Honi HaM'agel' : pour que sa tefila soit exaucée
(taanit 23 a) : il prie et trace un cercle autour de lui et dit a Hashem :
tant que ma Tefila n’est pas exaucée, je resterai dans ce cercle
Autrement dit : il s’enferme et s’en remet a 100% a Hashem. Et il est
ainsi exaucé.
On le voit aussi avec Esther Hamalka qui décide d’organiser un
mishté avec Aharesveroch et Aman , afin que les bné israel voient
cette séouda, , s’en inquiétent et cessent de compter sur Esther... Ils
se sentent enfin seul face 3 Aman et ils prient avec intensité en di-
sant « on ne peut s’en remettre qu'a Hashem »
On le voit enfin, indirectement, avec I’histoire rapportée dans baba
metsia 85a:
Rabbl marchait dans les rues de la ville, et croisa un homme qui
v O _conduisait un veau a l'abattoir. Lorsque
R l'animal apercut Rabbi, il se précipita
A dans sa direction, se cacha sous ses
habits et éclata en pleurs. Rabbi ren-
@ voya le veau vers 'homme qui le trans-
portait en disant : « Va t’en te faire
abattre, car c'est dans ce but que tu as
B8 ¢té créé ! » 11 fut alors décrété dans le
i Ciel, qu'étant donné qu'il n'avait pas eu
& pitié du veau, il devrait subir de
grandes souffrances.
§ Et effectivement, la Guémara raconte
qu'a partir de ce jour, il lui fut envoyé
§ des souffrances terribles.
En général, on retient de cette guémara
qu’un ben israel authentique, qui plus
est un dirigeant , doit manifester une
( forte empathie et agir en ce sens.
R

av Barouh Rozenblum Chlita dans
son ouvrage sur Yaamim Noraim, va expli-
quer autrement cette guémara.

Pour ce faire il va s’appuyer sur Rav Nosson (Nathan) Meir Wacht-
fogel zekher tsadik kadosh levraha : je cite Si un homme vient
devant le Saint Béni soit-II et Lui dit : « Maitre du monde ! Je n'ai
personne sur qui m'appuyer si ce n'est sur Toi ! Car vers Toi seul nos
yeux sont tournés » « Je place ma confiance uniquement en Toi ! De
grace | Ne m'abandonne pas » — HACHEM ne peut pas lui dire «
VATEN»!

Si, a Dieu ne plaise, le Saint Béni soit-Il devait le repousser, une ques-
tion s'éléverait : Pourquoi, Maitre du monde, demandes-Tu des
comptes a Rabi qui a dit « VA T’EN » au petit veau? Est-il possi-
ble que le Saint Béni soit-Il se comporte différemment de ce qu'll
exige Lui-méme de Ses créatures ?

Si le Saint Béni soit-I1 exige de Ses créatures de ne pas chasser et re-
pousser celui qui a placé sa confi-
ance en elles, il est certain que le
Saint Béni soit-Il Lui-méme
n'abandonnera pas quiconque
place sa confiance en Lui....

O
20 5l
Qu'Hashem nous aide a prier
vers lui et qu’il exauce nos tefil-

ots. . ! /Vlw
Dulils de Vov Sehachler chlile.

Vous aussi faites nous partager vos joies
kecherchelomo@gmail.com

David Elbaze - Promo 1992

RECEVEZ LE KECHER CHELOMO ET LES NEWS DE LA YECHIVA ©

Ecrivez-nous par e-mail kecherchelomo@gmail.com

Ol n’hésitez pas a la partager autour de vous, ou a l'imprimer pour votre communauté !

L7 SN



https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

