
1 

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

- PARACHAT michpatim - chekalim - 

ET SI  VRAIMENT ? 

Le monde entier est en expectative, la guerre entre 
l'Iran et les U.S.A. va -t-elle commencer?   Mr. 

Trump est imprévisible, capricieux et impulsif … Il 

hésite… Mais nous savons que   ce  n'est pas lui qui 

décide, , לב מלכים ביד השםHKB"H Seul 

décidera si Oui ou Non, et quand.    Comme nous 

le disons dans la Tefila  כי הוא לבדו בעל מלחמות
Hachem Itb   עושה חדשות.   gère notre Monde, 

organise les guerres,  etc. Et si nous voyons qu'Il 
attend, qu'Il   nous fait attendre, c'est que les condi-

tions d'une telle guerre ne sont pas encore réunies. 

La Guemara Yoma 10a, nous apprend qu'à la fin 

de notre Galout, Edom (U.S.A.) partira en guerre 
contre les Perses (Iran), guerre de civilisations,de 

religions, de mentalités, etc.   Et lorsque Edom vain-

cra, il y aura la guerre de Gog et Magog contre 

Jérusalem  et contre le Machia'h (cf. le 2* chap. des 

Tehilim) ,   et ensuite commenceront    ימות
,Alors, en vérité  המשיח   la guerre de Mr. Trump 

se décidera  en fonction de notre niveau, 

tout dépend si le Am Israel  est  pret  (ou pas en-

core)  pour l'époque Messianique.   

Il ne nous reste peut -être que quelques jours, 
quelques heures, pour parfaire notre comporte-

ment, nos Mitsvot, nos Tefilot, notre Etude. 

Profitons en, après ce sera trop tard.    AMENONS 

LE MACHIAH, il est  devant la porte …  

Chabat Chalom  

Le mot du  Roch Yéchiva 

FEUILLET 

n° 10 
CHEVAT 

5786 

ETRE JUIF  AU  TRAVAIL  
En 1250, il y a plus de 750 ans, le Smag (Sefer Mitzvot  
Guedolot) écrivait déjà un message d ’une force 
extraordinaire, destiné aux  Juifs dispersés à travers l ’exil. Il 
leur rappelait que, face à la longueur de  cet exil, leur 
mission était claire : se détacher des illusions et des 
vanités du monde pour s ’attacher à la vérité. Il 
insistait sur une exigence absolue :  ne jamais 
mentir, ne jamais escroquer, ni un Juif ni un non -
Juif, et sanctifier  même ce qui est permis. Comme il 
est dit dans le prophète Tséfania : « Les  survivants 
d’Israël ne commettront plus d ’injustice et ne diront 
plus de  mensonges ; on ne surprendra dans leur bouche 
aucun langage trompeur. » 

Cette exigence n ’est pas un idéal abstrait. Elle constitue  le 
cœur même de notre mission sur terre.  

Le Talmud (Shabbat 31a) révèle que la première question  posée à l ’homme lorsqu ’il se 
présente devant le Tribunal Céleste à la fin de sa  vie est la suivante : « As -tu fait du 
commerce avec honnêteté ? »  

Cette question peut surprendre. Pourquoi ne nous  demande-t-on pas d ’abord si nous avons 
prié, étudié ou respecté le Shabbat ? La  réponse est profonde : parce que la Torah ne se 
limite pas aux rituels  visibles. Elle exige de nous une droiture permanente, en particulier 
dans notre  relation aux autres.  

Au fil des générations,  beaucoup ont appris à vivre leur  judaïsme à la synagogue ou à la 
maison, à travers la prière, les Tefilines, les  bougies de Shabbat ou la cacherout. Mais une 
erreur subtile s’est installée : celle de penser que le judaïsme s ’arrête à ces moments -là, et 
qu’en dehors de  ces instants, dans le monde du travail ou des affaires, les règles 
seraient différentes. C ’est une illusion dangereuse. 

Les lois régissant les relations entre l ’homme et son  prochain — les lois de Ben Adam 
LaHavero — occupent des centaines de pages dans  le Choulhan Aroukh et de nombreux 
traités du Talmud. Leur importance est  immense. D ’ailleurs, contrairement à d ’autres 
fautes, celles commises envers autrui ne peuvent être réparées uniquement par le repentir  et 
ce même pendant Kippour . Suite p2  

Rav jeremie berrebi 

http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://keterchelomo.com/


2 

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

Il faut obligatoirement réparer le tort causé, restituer ce qui a été 
pris, et  obtenir le pardon de la personne lésée.  

Ces lois exigent une honnêteté absolue. Elles interdisent  non 
seulement le vol évident, mais aussi toute forme de tromperie, 
même subtile. Elles s ’appliquent envers tous les êtres humains, sans 
distinction.  

Le monde du travail devient alors l ’un des lieux les plus  
importants de l ’expression de notre judaïsme.  

Les employeurs ont l ’obligation de payer leurs employés à  temps, de 
les respecter, de présenter leurs produits avec transparence, et de fixer 
leurs prix honnêtement. Ils ne doivent jamais profiter de 
l’ignorance ou  de la confiance d ’un client. Ils doivent veiller à ce 
que chaque transaction  soit juste et claire.  

De leur côté, les employés doivent accomplir leur travail  avec une 
loyauté totale. Chaque minute payée doit être consacrée au travail.  
Ils ne doivent pas utiliser les ressources de l ’entreprise à des fins  
personnelles, ni mentir, ni négliger leurs responsabilités. Même 
dans des  conditions difficiles, même avec un salaire faible, la Torah 
exige la même fidélité. 

Car le véritable employeur de l ’homme n ’est pas seulement celui qui 
lui verse son salaire, mais également Hashem, qui observe chacun 
de ses actes. 

Cette conscience transforme le travail en une mission  spirituelle.  

La Halakha va encore plus loin dans son exigence  d’honnêteté. Elle 
interdit même de tromper quelqu ’un par une simple apparence.  Par 
exemple, il est interdit de vendre de la viande non casher à un non -
Juif si  tout laisse penser qu ’elle est casher, même si cela n ’a aucune 
conséquence pour  lui. Cette interdiction relève du concept de 
Gnevat Daat, le « vol de l ’esprit  ». Le Rambam explique que cette 
forme de tromperie est particulièrement grave,  car la victime ne 
découvrira jamais qu ’elle a été trompée. 

La Torah exige une transparence totale.  

Certains pensent que cette exigence est incompatible avec la réalité du 
monde des affaires. Ils affirment que le succès appartient aux  plus 

rusés, que la malhonnêteté est nécessaire pour réussir, et qu ’il est  
impossible de prospérer sans compromis.  

La Torah affirme exactement le contraire.  

Elle nous enseigne, à travers l ’exemple de Yaacov, que la  véritable 
réussite repose sur l ’honnêteté et la confiance en Hashem. Yaacov a  
travaillé pendant vingt ans chez Lavan, un homme connu pour sa 
malhonnêteté. Il  a vécu entouré de tromperies, d ’injustices et de 
manipulations. Pourtant,  jamais il n ’a cédé à la tentation de répondre 
par la malhonnêteté. Il a  continué à travailler avec intégrité, sans 
jamais trahir la confiance placée en  lui.  Pendant vingt ans, son 
employeur n ’a pu lui reprocher aucun  manquement.  

Yaacov savait que sa subsistance ne dépendait pas des  stratagèmes 
humains, mais de Hashem. Il faisait ce qui était juste, et laissait  le 
reste entre les mains de Dieu.  Ce n ’est qu ’après cette période 
d’intégrité absolue qu ’il a  mérité d ’être appelé Israël.  Nous sommes 
ses descendants.  

Notre mission est de porter cet héritage, de représenter la  droiture et 
la vérité dans tous les domaines de notre vie, et en particulier  dans le 
monde du travail.  

Être Juif ne se limite pas à prier ou à respecter les  rituels. Être 
Juif, c ’est être un modèle d ’honnêteté, de respect et de  
responsabilité à chaque instant. C ’est faire du Kiddoush Hashem à 
travers notre  comportement quotidien. C ’est devenir une personne 
dont la présence inspire  confiance, respect et admiration. 

Le travail devient alors bien plus qu ’un moyen de  subsistance. Il 
devient un lieu d ’élévation spirituelle, un témoignage vivant  de 
nos valeurs.  

En agissant avec droiture, en refusant toute forme de  tromperie, en 
respectant chaque personne avec dignité, nous accomplissons notre  
véritable mission. Nous montrons que la réussite et l ’honnêteté ne 
sont pas opposées, mais profondément liées. 

Laissons Hashem subvenir à nos besoins, comme Il l ’a toujours 
fait, et accomplissons notre rôle avec fidélité. Car c ’est précisément 
dans notre comportement quotidien, souvent invisible, que se révèle 
la grandeur  de notre peuple. 

Elie arama 
FAIRE  TREMBLER  L ’ÉGYPTE   

PAR  SES  PROPRES  FONDATIONS  
Nous  sommes dans la période  des Chovavim . C ’est une période 
dans lequel la Torah  nous raconte la création identitaire du peuple 
juif. Pour se faire, la Torah nous raconte la sortie d ’une enclave 
spirituelle très forte que la société égyptienne avait placer dans 
nos consciences: plaisir comme seul vecteur de vie, pratique d ’u-
ne violence inouïe ….  

Analysons  la présentation de l’Egypte par la Torah. 

Chaque action même odieuse qui y était pratiquée est mentionnée 
dans nos textes. Autrement  dit , pour  sortir  d’un conditionnement,  
il  faut etre capable de le nommer,  de mettre des mots 
dessus. Connaître son siècle et ses pièges.  

Deuxièmement , la sortie de l ’Egypte s ’est déroulée 
à l ’aide de maîtres qui ont occupé une place très 
importante au sein de la société. Il faut qu ’un 
sauveur soit valorisé chez tout le monde.  
Quoi  de mieux qu’un rabbin qui naît au sein 
même de la principauté  Égyptienne.  Cet homme 
est moderne, elegant , proche des pilotes sociaux, 
éduqué parmi les puissants, il mérite notre atten-
tion. 

Troisiement , la dimension du miracle. La masse du 
peuple ne peut-être etre convaincu par des mots. L ’expérience 
surnaturelle des 10 plaies , du bâton qui devient NahaCh et inverse-
ment, sont autant d’évènements qui constitue un ancrage fort dans la 
conscience du am Israël : la verité de la Torah est indiscutable, elle 
propose une singularité que le flair juif détecte. 

La Torah demande ensuite de gérer le temps juif à travers Roch 
Hodesh et donc un calendrier  . Chaque  système a une temporalité  
qui  lui  est propre.  Et sortir d’Égypte c’est aussi sortir de sa gestion 
du temps. 

Enfin  la Torah  nous donne des lois: l’esclavagisme,  les finances,  les 
relations  entre humains …. Bref des directives d ’application.  

Les scientifiques ont prouvé que les capacités intellectuelle d ’une 
homme sont décuplés et efficace  lorsqu ’il  compare un système à un 
autre. La  Torah  nous  donne  donc  la clé pour  s’en sortir.  

Uno , prendre l ’Egypte moderne en reference: Apple et ses nou-
veautés, les montages financiers sans fin, les système éducatifs 
beaucoup trop ouvert ou trop fermé … Connaître tous les rouages 
d’un système d ’asservissement très imposant.  

Deuxio , valoriser nos maîtres à penser qui se sont forgés au sein 
même de l’Egypte, la conscience de la modernité passe par une prox-

imité longue avec le reel, on ne contredit jamais l ’expéri-
ence vrai du Baal techouva, qui sait l ’arrière plan du 

décor.  

Troisièmement , integrer dans la vie active 
une dimension miraculeuse, un yenouka qui 
traverse l ’écran et qui montre que la maladie 
n’est rien pour D.ieu malgré l ’armada d ’un 
système ultra medicalisé, un baba salé qui 

transperce les règles du réel avec son Arak. Le 
miracle au sein d ’une système qui ne l ’avait 

pas anticipé .  

Ensuite Je sort de la temporalité égyptienne: je n ’ancre 
plus ma vie uniquement  sur  les dates de concerts,  sur  les 

événements géopolitiques  internationaux,  sur l ’histoire d ’une 
patrie, mais j ’y ajoute un temps juif , son calendrier, son histoire 
et ses ramifications. Enfin, critiquer un système inadapté et générer 
un imaginaire juif n ’a aucun intérêt,  c’est une mise en peril. Il  faut 
des directives précises qui génère un résultat concret.  

Faire le tri et mettre des panneaux d ’interdit quand les essentiels 
spirituel sont étouffés. C ’est ainsi que l ’on sort de notre Égypte, 
devenez votre propre Moché! 

Elie Arama - Ba’hour de la promo 2020/21 

http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/


3 

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

Cette paracha, consacrée aux lois civiles et aux questions de dom-
mages, se situe immédiatement après les Dix Commandements. Il est 
intéressant de s’interroger sur le message que la Torah souhaite nous 
transmettre à travers cette juxtaposition. 

Pour tenter de le comprendre, appuyons -nous sur une Guemara dans 
Baba Kama 30a. Elle enseigne que celui qui souhaite devenir 
un Hassid  doit être particulièrement scrupuleux dans trois do-
maines : les bénédictions, Pirkei Avot et les finances. A priori, cela 
peut surprendre. Nous nous serions plutôt attendus à des notions 
plus explicitement associées à la sainteté, telles que les interdits ali-
mentaires, les lois relatives aux mauvaises mœurs, 
ou encore la prière, l ’étude de la Torah et les 
mitsvot. En quoi ces trois domaines précis 
permettent- ils donc d ’atteindre le niveau de 
Hassidout ?  

Dans une si ’ha sur la paracha Yitro (en ל‘תש  ) 

l’Admor de Loubavitch développe la différence 
fondamentale entre être  eved et 
être michtabed . 

Le  eved est le serviteur, voire le simple 
ouvrier : celui qui sert son maître en respectant 
scrupuleusement ses obligations et ses interdits. 
Il accomplit ce qui lui est demandé parce que 
c’est son devoir. Cependant, en dehors de son 
temps de travail, rien ne le relie véritablement 
à son maître . Lorsqu ’il boit, mange, dort ou se 
détend, il se sent libre d ’agir comme il l ’entend, sans 
contrainte. 

À l ’inverse, il existe une dimension plus profonde : celle 
du michtabed . Ce dernier n ’est pas seulement soumis à des devoirs et 
à des droits ; il est lié à son maître de manière permanente, quelles 
que soient les circonstances. Chacune de ses actions, même les plus 
personnelles, entretient un lien avec son maître. Il ne vit plus pour lui
-même, mais entièrement pour celui qu ’il sert. 

Dans le service divin, Hachem n ’attend pas seulement de nous 
que nous soyons des  evedim , mais que nous atteignions le niveau 
de michtabed  : ne faire qu ’un avec la volonté divine dans  tous les 
domaines de la vie, et pas uniquement dans celui des mitsvot. Ce lien 
avec Hachem doit être constant et ininterrompu.  C ’est ce que Ra-
chi exprime dans son commentaire sur le premier commandement :  
 כדאי היציאה שתהיו משתעבדים לי.

Ainsi, la juxtaposition de la paracha Michpatim aux Dix Com-
mandements ouvre une réflexion profonde sur la nature du service 
divin. Contrairement à la vision laïque qui établit une séparation 
stricte entre la religion et l ’État , le judaïsme ne reconnaît pas de 
frontière entre le sacré et le profane. Pour un Juif, aucun domaine de 
la vie n ’échappe à l ’influence de la Torah. Au contraire, 
la kedoucha  s’infiltre jusque dans les sphères financières et agricoles, 
où la halakha intervient avec la même exigence que dans un acte spir-
ituel accompli au Temple ou dans une mitsva explicite.  

C ’est précisément pour cette raison que celui qui aspire à devenir 
Hassid doit se montrer rigoureux dans ces trois 

domaines.  Les berakhot expriment la reconnais-
sance de la souveraineté divine et la gratitude 
envers Hachem pour les besoins matériels quoti-
diens de l ’homme. Pirkei Avot  enseigne la 
manière dont un Juif doit se comporter  jour 
après jour dans sa relation avec autrui. Enfin, le 
domaine de  Nezikin  rappelle que même dans les 
affaires, la halakha doit être appliquée avec la plus 
grande droiture.  

Lorsqu ’un Juif s ’investit avec sérieux dans ces trois 
sphères, il introduit Hachem et la Torah dans 
tous les aspects de sa vie et tisse avec Lui un lien 
exceptionnel. C ’est cela être un Hassid. 

Rav Biderman rapporte, au nom de Rav Eliyahou 
Lopian, une réflexion poignante : « Comment une 

personne simple peut -elle se lier à Dieu ? Elle n ’a ni 
l’érudition, ni l ’opportunité de consacrer sa vie à l ’étude de la Torah. 
Il serait facile de penser qu ’elle n ’a aucune chance de s ’attacher à 
Hachem. Où trouvera -t-elle alors de la spiritualité dans son quoti-
dien ? » 

La Torah répond de manière allusive dans notre paracha :  
“ ”.ונקרב בעל הבית אל האלוקים אם לא שלח ידו במלאכת רעהו  
Même le baal habayit le plus simple peut se rapprocher de Hachem, à 
condition de ne pas porter atteinte au bien d ’autrui. Lorsqu ’il re-
specte scrupuleusement les lois relatives au vol, aux dommages, 
au travail et à l ’honnêteté dans les affaires, il élève spirituellement 
des actes qui pourraient sembler éloignés du sacré. Ainsi, il sancti-
fie son quotidien et se rapproche véritablement de Hachem.  

 

Yoav Chetrit - Ba’hour de la promo 2018/19 

Yoav chetrit SANCTIFIER SON  QUOTIDIEN  

PROMO 2018/19 

http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/


4 

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

 

  

ל ‘‘   צק   
  

 
 
  

  

 

- -
 

 

 
ע                

  

  

 

  

 

 

 

 

   
 

 

ע             
 

 

  

 

 

 
  

 
 

   

  

 

 

 

 

 
-

—
 

-
-

-
-

-  

-

- -

 

 

 

-  

 

David elbaze SANS ALTERNATIVE  

 

Mariage 

Du fils de Rav Schachter chlita 

Vous aussi faites nous partager vos joies 

kecherchelomo@gmail.com 

https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

