
1 

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

- terouma - 

DANS L ’ORDRE    
Le premier Objet du Michkan que Moché Rabenou 
devait construire, c'est le Aron ,  Armoire   en bois 

couverte d'or à l'intérieur et à l'extérieur.  On y plac-

era les Tables de la Loi reçues  au Sinay -  les entières 

et les brisées- ainsi que le Sefer Tora écrit  par Mo-

ché.  

Ensuite, après  y avoir déposé la Tora   , tu le re-

couvriras   d'un couvercle en or, le Kapo-

ret,   surplombé par les 2 chérubins en or.   Qui 
symbolisent l'Amour entre HaKadoch B"H et le 

Am Israel.                 

Rachi demande (XXV,21) pourquoi la Tora ré-

pète plus loin, tu placeras les Tables de la Loi 

dans ce Aron,et tu le recouvriras  du Kaporet?    

Et Rachi répond, , pour bien préciser de ne pas pos-

er ce Kaporet tant que tu n'y auras pas placé les 

Louh'ot.  

On peut s'étonner  d'une telle insistance, quelle 

en est (pour nous) la signification?    

Peut être, pour dire que tant que le 

Talmid  H'akh'am   n'est pas rempli de Toute la Tora, 
il ne doit pas s'occuper de Kabala, de ne  pas vouloir 

approfondir la relation mystique entre les deux 

Chérubins, entre le Ciel et nous.      

D'abord le Chass et les Poskim, le reste vien-

dra  après...  

Chabat Chalom  

Le mot du  Roch Yéchiva 

FEUILLET 

n° 11 
Adar 

 5786 

Nous avons une mitsva d ’avoir la émouna envers Hachem . Cette mitsva nous 
permet d’influencer toute notre vie et d ’avancer dans le chemin 
d’Hachem. Elle est la base de tout notre service divin . 
Sans émouna, il est difficile de construire une rela-
tion solide avec Hachem et d ’accomplir les 
mitsvot avec profondeur.  

Selon le Ramban, cette mitsva est la premi-
ère qui a été donnée aux Bnei Israel dans 
les Dix Commandements:  « Anochi Hachem 
Elokecha » — Je suis Hachem ton D.ieu.  

Hachem nous dit qu ’Il est notre seul D.ieu. 
Avant même de nous ordonner d ’autres com-
mandements, Il établit cette vérité essentielle : 
reconnaître Son existence et Son unicité.  

Cette phrase, nous la disons deux fois par jour dans le 
Shema Israël afin de nous rappeler chaque jour l ’existence 
d’Hachem.  Ce rappel quotidien montre que la émouna doit être entretenue en 
permanence. Elle ne doit pas rester théorique ; elle doit être vivante et présente 
chaque jour. 

La grande question que l ’on peut se poser est la suivante :  
Qu ’est-ce que la émouna que nous devons réellement avoir ?  

Certains pensent que c ’est simplement croire en Hachem. Pour eux, la émouna 
consiste uniquement à croire qu ’Hachem existe.  

Mais la mitsva ne consiste pas seulement à croire en Hachem. Elle consiste surtout 
à savoir qu’Hachem existe et à se rappeler qu ’Il intervient à chaque instant de 
notre vie . Il ne s ’agit pas seulement d ’une croyance abstraite, mais d ’une certitude 
intérieure. Savoir qu ’Hachem existe signifie comprendre que rien n ’est laissé au 
hasard et que chaque détail est dirigé par Lui.  

On peut alors poser une autre question : Comment Hachem nous demande -t-Il 
de maîtriser un sentiment, celui de la conscience de Son existence ? Suite p2  

Rav dovid margoulies 

http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://keterchelomo.com/


2 

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

 

Pour savoir qu ’Il existe, il faut réfléchir et observer la 
manière dont le monde fonctionne . Il faut contempler les 
miracles quotidiens dont chacun bénéficie. Chaque élément de 
la nature fonctionne avec précision. Rien n ’est désordonné.  

Mais Hachem s ’est caché dans la nature. Sinon, il n ’y aurait 
plus de mitsva de reconnaître qu ’Il dirige le monde. Justement, 
la grandeur de la émouna consiste à reconnaître Sa pré-
sence même lorsqu ’elle est dissimulée dans les lois de la 
nature.  

Cependant, pendant quarante ans, Hachem nous a fait des 
miracles dévoilés. 

C ’est de la sortie d’Égypte que nous pouvons puiser toute notre 
émouna. Là -bas, Hachem nous a clairement montré qu ’Il 
dirige le monde. Il a renversé les lois de la nature afin 
d’affirmer Sa puissance au sein du peuple d ’Israël.  

Lors de la première plaie, on voit que lorsqu ’un Juif prenait de 
l’eau dans sa main, elle restait de l ’eau. Mais lorsqu ’un Égyp-
tien prenait cette même eau, elle se transformait en sang. Le 
même élément changeait selon la volonté d ’Hachem. Ce 
n’était pas une illusion, mais une démonstration claire que 
la nature elle -même est soumise à Sa parole.  

Lors de l ’ouverture de la mer, tous les Juifs ont pu passer. Puis, 
immédiatement après, la mer s ’est refermée sur les Égyptiens. 
Il n ’y avait aucune erreur. Tout était précis. Il n ’y avait que 
des miracles. 

On voit aussi tous les miracles dont les Juifs ont bénéficié pen-
dant quarante ans dans le désert, où ils percevaient la présence 
d’Hachem à travers la manne et le puits de Myriam. Durant 
toute cette période, la émouna était nourrie par des mira-
cles visibles.  

Mais puisque la sortie d ’Égypte 
est le fondement de notre 
émouna, il y avait une crainte : 
que cela ne se transmette pas 
de génération en génération. 
C ’est pour cela 
qu’Hachem a institué de 
nombreuses mitsvot afin 
que cet événement reste 
toujours ancré dans le 
peuple d ’Israël.  

Comme la mitsva des téfilines, dans 
lesquelles sont écrits les quatre passages évoquant la 
sortie d’Égypte. Ou la mitsva de Pessa ’h, où chaque année nous 
nous remémorons les miracles vécus par nos ancêtres en 
Égypte. Ou encore la mitsva mentionnée dans la paracha 
Michpatim, de libérer le serviteur hébreu, afin de se rappeler 
que nous aussi avons été esclaves en Égypte et qu ’Hachem 
nous a libérés d ’une main forte.  

Après tout cela, on comprend qu’il n ’est pas si difficile de 
«maîtriser » ce sentiment qu ’Hachem existe . En réalité, ce 
n’est pas seulement un sentiment ; c ’est une conclusion qui 
vient de l ’observation, de la réflexion et de l ’histoire de notre 
peuple. 

On pourrait penser qu ’il existe une contradiction entre croire 
en Hachem et savoir qu ’Il existe. Mais plus l ’existence 
d’Hachem est claire dans notre esprit, moins il y a de place 
pour le doute. Et lorsque cette clarté est acquise, on peut 
avancer dans la volonté d ’Hachem avec force et stabilité.  

 

 Propos recueillis par Reouven Amsellem  

 Ba’hour de la promotion actuelle  

Ichai soussan RAYONNE LÀ OÙ TU ES  
La paracha de la semaine, Terouma, est consacrée en grande par-
tie à la construction des ustensiles utilisés pour le Mishkan 

(endroit où Hachem réside avec nous), le Arone  (endroit où l ’on 

range le Séfer Torah et les Tables de la Loi), les  Badim (barres pour 

porter le Arone, la Kaporet  (couvercle qui sert à recouvrir le Arone, 
les Krouvim  (les chérubins qui ont de grandes 

ailes et un visage d ’enfant), le Choul ’hane 

(table où l ’on déposait les 12 pains), et la 

Ménora . 

Nous allons nous attarder sur le passouk qui 

parle de la Ménora  : « Et tu feras une ménora 
en or pur ; d ’une seule pièce sera faite la 

ménora : son pied et sa tige, ses coupes, ses 

pommeaux et ses fleurs viendront d ’elle. » 

Sur ce verset Rachi nous dit que « la ménora 

sera faite d’elle-même ». Comme Moché n ’arri-
vait pas à la réaliser, Hachem lui dit : « Jette le 

bloc d ’or dans le feu et la ménora se fera 

d’elle-même. » C ’est pour cela que Rachi  dit « 

elle sera faite » et non « tu feras ».  

À ce sujet, le Hafets Haïm nous pose une 
question : pourquoi Moché a -t-il construit tous les ustensiles du 

Mishkan  sans trop de difficulté, alors que pour la ménora il n ’a 

pas réussi, jusqu ’à ce que Hachem lui ordonne de jeter le bloc 

d’or pour qu ’elle se fasse seule ? 

À cela, le Hafets Haïm répond simplement que lorsque Hachem dit 

à Moché de faire la ménora, Moché vit par prophétie que des mo-

ments difficiles allaient arriver. Désespéré de voir la guéoula arriver, 
il dit à Hachem : comment puis - je construire la Ménora, lumière 

des Bné Israël, alors que tant d ’obscurité se profile ? C ’est pour 

cela que Hachem lui dit : « Elle se fera d ’elle-même. » 

La Ménora ne représente pas 

seulement une lumière matérielle, 

mais une lumière spirituelle. De la 
même manière qu ’elle éclairait le 

Michkan et le peuple d ’Israël, chaque 

Juif doit, à son niveau, devenir une 

lumière.  Chacun a la capacité d ’é-
clairer autour de lui par ses mitsvot, 

son comportement et sa foi. Même 

lorsque l ’obscurité semble dominer, 

nous avons la responsabilité d ’ap-
porter de la lumière dans le monde. 

Comme la Ménora qui diffusait sa 

lumière vers l ’extérieur, nous devons 

nous aussi nous éclairer nous -mêmes 
et éclairer les autres, afin de préparer 

le monde à la venue du Machia ’h. 

Ainsi, même si nous traversons des 

périodes difficiles, il ne faut pas oublier que Hachem est toujours 

derrière nous et que c’est Lui qui amènera la guéoula dans ce monde, 

ainsi que le Machia ’h ,très bientôt de nos jours, amen. 

              -                              

http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/


3 

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

Lorsque le manque d'argent se fit ressentir fortement dans les 
yeshivot des pays de l'Europe de l'Est, plusieurs rabbanims ont 

pris la décision d'aller récolter de l'argent pour sauver les yeshi-

vot. Plusieurs grands de la génération ont alors voyagé vers Varsovie. 

Arrivés là -bas, ils organisèrent une réunion avec d'importantes per-
sonnalités de la ville afin de présenter leur projet. Ont également été 

invités des chefs d'édition de journaux de la communauté juive dans 

le but de diffuser l'objectif de la venue des rabbanims. 

Après que Rabbi Zalman Sorotskin  se fut levé et eut prononcé un 

discours, un des chefs d'édition présents lui 

demanda sur un ton moqueur : « Pourquoi 
le Gaon de Lublin, Rabbi Meir Shapira, a

-t- il tant réussi à récolter de l'argent 

pour construire un beau bâtiment pour 

sa yeshiva, tandis que vous n'arrivez 
même pas à nourrir vos étudiants ? » 

L'intention de celui qui a posé la question 

était mauvaise ; il voulait amoindrir l'im-

portance de la récolte et empêcher certaines 

personnes de participer.  

Le Rav lui a répondu ainsi : « Dans notre 

Paracha Terouma, Hachem nous a ordonné 

de participer à la construction du Michkan. 

Cependant, il n'a pas donné de somme fixe ou minimale, mais chaque 
homme est tenu de donner autant que son cœur a envie d'offrir. 

Tandis que lorsque Hachem nous a donné de participer aux offrandes 

des sacrifices, chacun a été ordonné de donner la même somme :  בקע

 Tout le monde doit donner la même somme, même le plus לגולגולת
pauvre. Pourquoi la Torah n'a -t-elle pas compté sur la générosité 

du peuple pour participer au sacrifice, comme elle l'a fait pour la 

construction du Michkan, en laissant chacun donner ce qu'il 

souhaite ?  

La réponse est très simple affirma le Rav : la Torah savait que lorsqu'il 
s'agissait de construire un bâtiment, les gens sont beaucoup plus 

généreux et participent avec joie, tandis que pour entretenir ces 

bâtiments et permettre de perpétuer leur objectif, les gens sont 

moins enchantés. Bien que logiquement, si on nous demande ce que 
Hachem préfère : le bâtiment où l'on offre les sacrifices ou les sacrific-

es eux-mêmes, il est évident que l'on répondra que l'objectif, le but, 

est plus important que le moyen et que les sacrifices sont préféra-

bles. La preuve, c'est que les sacrifices du peuple repoussent le Shab-
bat, tandis que la construction du Michkan ne repousse pas le Shab-

bat. 

Malgré cela, lorsque l'on a récolté l'argent pour la construction du 

Michkan, en un jour, il y avait déjà assez mais pour les sacrifices 
Hachem savait qu'il n'en serait pas ainsi, les 

gens ne seront plus aussi généreux. Il a dû 

alors fixer une somme pour que chacun 

soit tenu de participer.  

Le Rav continua : c'est la même chose 

pour les Yeshivot. Le but d'une Yeshiva 
est de faire grandir la Torah au sein du 

peuple d'Israël, tandis que les bâtiments 

ne sont que les moyens pour y arriver.  

Malgré tout, on trouve beaucoup de dona-

teurs intéressés à donner pour la construc-
tion d'un bâtiment, avoir une pièce à leur 

nom, une plaque à l'entrée du bâtiment, 

mais sont beaucoup moins nombreux ceux 

qui participent à nourrir et veiller aux besoins des élèves afin qu'ils 
puissent étudier la Torah. Cette participation paraît moins im-

portante, mais elle est en fait essentielle et primordiale car elle 

permet de perpétuer la lumière de la Torah.  

Le Rav Sorotskin a fini en lui disant « je suis sûr qu'une fois qu'il 
aura construit sa Yechiva le Gaon de Lublin aura beaucoup de 

mal à couvrir toutes les dépenses comme tous les Rachei 

Yechivots » et cela s'est effectivement passé ainsi. 

On voit par là la force des sages d'Israël qui arrive dans toutes les situ-

ations à répondre en se basant sur notre Sainte Torah qui n'est pas 

seulement un texte de loi mais un guide pour la vie.  
 

              -                     2 23 2  

                                        –             

Reouven taieb CONSTRUIRE OU ENTRET ENIR?  

PROMO 2018/19 

http://www.ovdhm.com
http://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/


  

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

P
ar

ac
h

a 
d

e 
la

 s
em

ai
n

e;
 t

o
ra

h
; h

al
ak

h
a;

 m
ic

h
n

a 
en

 f
ra

n
ca

is
; é

d
u

ca
ti

o
n

; c
h

al
o

m
 b

ay
it

; h
tt

p
:/

/w
w

w
.o

vd
h

m
.c

o
m

 

Dans Parachat Terouma, Hachem dit   ועשו לי מקדש ושכנתי"
)שמות כה, ח(בתוכם"   

Pourquoi est -il écrit  בתוכםet pas בתוכו 

Cela nous enseigne qu ’Hachem ne veut pas habiter seulement 
dans un bâtiment, mais dans le cœur de chaque Juif.  

Le  כלי יקרexplique le verset : " מאת כל איש אשר ידבנו לבו 
 תקחו את תרומתי"

La Torah insiste sur le cœur. Ce n ’est pas la quantité qui 
compte, mais l ’envie de donner. 

On peut donner beaucoup sans 
cœur. On peut donner peu, 
mais avec un vrai amour.  

Pour Hachem, le plus important 
est que cela vienne de l ’intéri-
eur. Le Kli Yakar précise que 
cette générosité vient réparer la 
faute du veau d ’or. Là -bas, le 
peuple avait donné avec force et 
enthousiasme mais pour une mauvaise chose. Ici, Hachem leur 
demande d’utiliser cette même énergie pour le bien. 

On comprend que notre force et notre enthousiasme peu-
vent servir le bien ou le mal. Tout dépend de la direction.  

Le  אור החיים הקדושexplique que : " ce nועשו לי מקדש"  ’est pas 
seulement construire un Michkan dans le désert. C ’est aussi se 
construire soi -même. 

Chaque Juif doit faire de son cœur un endroit où Hachem peut 

résider. 

Le Michkan représente l ’homme :  

• L ’Arche représente la Torah dans la tête.  

• La Menorah représente la lumière de la Torah.  

• Le Mizbéa ’h représente le travail sur son mauvais penchant.  

Quand une personne fait la volonté d ’Hachem, elle devient 
un petit Michkan.  

Dans  ט ‘‘מסכת שבת דף מ ont voit que les travaux du 
Michkan sont la source des 39 travaux interdits le 
Chabbat.  

Chaque action dans le Michkan , depuis la coupe 
de l’or jusqu ’à la mise en place des planches, avait 
une raison précise et sanctifiait l ’espace. 

Le Chabbat reflète ce même principe dans le 
temps : chaque moment devient  ׁקָדוֹשsi on 
l’accomplit correctement. Ainsi respecter le 
Chabbat est une façon de faire descendre la 
présence d ’Hachem dans notre vie, ici et 

maintenant.  

Aujourd ’hui nous n ’avons pas le Michkan. Mais nous avons 
notre cœur et notre Chabbat. Si on donne à Hachem une 
place dans notre cœur, avec simplicité et sincérité, alors le 
verset devient vrai pour nous : ושכנתי בתוכם   et Hachem 
réside vraiment à l ’intérieur de chacun.  

 

Yossef Ellezam - Ba’hour de la promo 2022/23  

Yossef ellezam UNE PLACE DANS SON C OEUR  

 

Mariage 

de Ygal Herrmann avec la 
fille de David Bengio 
de Mikhael Murciano 
de William Samama 
de Yonathan Soussan 

 
Vous aussi faites nous partager vos joies 

kecherchelomo@gmail.com 

 

 

 

 

-  

 

שו            

 

שו            

 

Histoire de nos sages 

https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/
https://www.ovdhm.com/

