HALEVANA BROURA.

A LA RENCONTRE DE LA CHEKHINA

LOIS ET RECITS SUR LA BIRCAT HALEVANA




(Echet ]
iﬁaim‘é

e
4
S

Paracha Kétorete Echet 'Hayil

Séli'hot Roch Hachana Soukot

?\'\\ 1ic
OURIM

Tou Bichevat Pourim

Merci de nous faire part de vos e \
remarques ou suggestions "5-,
www. OVDOHM.com %
info.ovdhm@gmail.com i

Havdala Hafrachat 'Hala

Nous autorisons la reproduction
et I'enregistrement de parties de
cet ouvrage sous quelle que
forme que ce soit, pour une
diffusion et utilisation
personnelle et non commerciale,
ou pour une étude de groupe.

La Vie Nous Parle Le Jour s'éleve

Premiiere Edition

Imprimé en Erets Israél
Bnei Brak - CHEVAT 5786
©Tous droits appartenant a OVDHM Brit Mila ~ Hadlakat Nérot ~ Hanouka

Tous les ouvrages sont disponibles
en EBOOK sur notre site

ik

EDITION OFFERTE

NE PEUT ETRE VENDU

Les FICHES pratiques  La Daf de Chabat



HALEVANA BROURA

A LA RENCONTRE DE LA CHEKHINA
LOIS ET RECITS SUR LA BIRCAT HALEVANA

LETTRES DE RECOMMANDATION




Rav Yehia Benchetrit
Epinay sur seine
France

Epinay, le 2 Janvier 2026
Chers amis

Je viens ici apporter mon soutien au livre « Levana Broura » du Rav
Mordekhai Bismuth sur le sujet de birkat halevana, la bénédiction
mensuelle sur la lune.

Le Rav Mordekhai Bismuth fort d'une grande expérience dans I'etude et
I'enseignement de la Thora a créé ce magnifique outil pédagogique qui
amenera a de nombreuses réflexions sur cette mitsva spécifique autant
sur l'aspect halakhique que sur les explications rendant accessible a tous
la compréhension. Il est déja I'auteur de nombreux livres. Il a su trouver
le langage adapté pour diffuser la beauté et la profondeur de notre belle
Thora.

Le Rav Wolbé enseigne qu’une Vérité qui n‘est pas adaptée est presque
un mensonge. En effet, la pédagogie dans la transmission de notre
Torah est indispensable. Le mot 7aam en hébreu signifie le golit mais
aussi le sens. Si la Torah n'a pas de sens elle n'a pas de golit.

Je suis tres fier d’avoir pu un peu participer a son parcours évolutif il y a
déja 25 ans et de voir que Baroukh Hachem Iéléve a dépassé le maitre.
Ce livre est indispensable dans chaque foyer juif.

Il est aussi l'occasion de s'imprégner d'u rayonnement de crainte Divine.
J'encourage le public francophone a profiter de cette manne infinie
d'enseignements.

Merci de recommander ce livre a vos amis.

9Pl f,ble J%Ge /7 TN o 8%




Institution:
" nom

Yechouot Yossel nOYY NMIPIR

Jérusalem

-3 EY

-]

Jérusalem le 16 Tevet 5786

Clest avec une immense joie que j'ai appris la parution du livre «Halevana Broura».
En effet, trés peu d'ouvrages abordent de maniére claire et profonde cette mitsva si précieuse
et significative dans notre vie spirituelle.

Je ne saurais trop encourager la lecture de ce livre, qui offrira au lecteur une source riche de
réflexion et d'enseignement, et lui permettra d'approfondir sa relation avec le Ciel a travers
cette belle tradition.

Je souhaite a I'auteur, Rav Mordékhai Bismuth, tout le succés possible dans cette entreprise
sainte de diffusion de la Torah, et que son ceuvre serve de lumiére et d'inspiration pour chacun.

Je bénis chaleureusement tous ceux qui ont contribué et contribueront a ce projet,
spirituellement et matériellement, ainsi que leur descendance, pour qu'ils récoltent de
grandes bénédictions.

Rav Ron Chaya

LA YECHIVA : ETUDES SUPERIEURES TALMUDIQUES EN FRANCAIS ET EN HEBREL, KOLLEL.

INITIATION AU TALMUD, PENSEE ET PRATIQUE JUIVE, INTEGRATION DES BAALEI TECHOUVA EN ISRAEL ET AU MONDE DE
LA TORA.
LE SITE INTERNET : - PLus DE 600 COURS TELECHARGEABLES GRATUITEMENT

- QUESTIONS-REPONSES AU RAV CHAYA

Secrétariat en Isra8l : Mirsky 39/3 Ramot 04 - 97284 Jérusalem - Fax : (02)5861647 - Tél : (02)5868490 : R 97284 DYRETY T RN 3943 PO T RN TR
Secrétariat en France LEAVA, B.P. 42041, 69603 Villeurbanne Cedex : NETw2 T i
Tél : 0472656477 / 0672172493 - Email : lyon@leava.fr
Le Roch Yechiva : Rav Ron M. Chaya, Tél/ dom : (02)6518588 / (02)6541883 : a3 TR RTER WD D A ST TR e T
% Tél & la yéchiva : (02) 586 8490 : Mz
Mm«uvm:mms-m-:mmuu; - DR T I - 8 DI WRSY T : ST NSNS




Z

Rabbi DAVID HANANIA PINTO
Raanana Israel

1020 "IN TIT A"y

28w - NI

Je recommande avec estime la publication de cet ouvrage consacré a la Birkat
HaLévana, une mitsva porteuse de profondeur spirituelle et de lumiére pour le peuple
d’Israél.

13 Tevet 5786

Lettre d’approbation

La bénédiction de la lune, mstituée par nos Sages, nous rappelle le renouveau perpétuel,
I’espérance messianique, et la royauté divine dans le monde. Elle exprime la fidélité
d’Israél envers Hachem, méme dans les périodes de dissimulation. Chaque mois, elle
nous invite a élever notre regard, a renouveler notre foi et a prendre part a la grandeur
du service divin.

A une époque o il est plus que jamais nécessaire de diffuser la Torah avec clarté et
fidélité, toute initiative visant a renforcer la conscience et la pratique des mitsvot mérite
d’étre saluée et encouragee.

Je bénis tous les lecteurs et les artisans de cette ceuvre afin qu'ils soient comblés de
lumiere, de sagesse et de réussite dans I’étude, la priére et les bonnes actions. Que leurs
mérites s’élevent devant le Créateur, et qu’ils soient entourés de bénédictions dans tous
les domaines.

Be Braha veHatzlaha,
Rabbi David Hanania Pinto

,'(E]g j» 3 )5 ’w}(

Paris
Ohr Haim Ve Moche

32, rue du Plateau
75019 Paris - France
Tel: +331-42-082540
Fax: +331-42-060033
hevratpinto@aol.com

Paris
Beith Midrash
Rabbi Haim Pinto

13, rue laugier 75017 Paris
Tel: +336-506-173-38

Lyon Villeurbanne
Hevrat Pinto Birkat haim

20 bis, rue des Muriers

69100 Villeurbanne France

Tel: +334-780389 14

Fax: +334-78686845
secretariat.lyon@hevrat-pinto.com

New York
Orot Haim Ve Moshe
Chevrat Pinto

207 West 78th St.

New York NY 10024 US.A
Tel: 1-212-7210230
Info@chevratpintonyc.com

Argentina
Orot Jaim VeMoshe
Chevrat Pinto

Viamonte 2715 CABA 1213
Buenos Aires Argentina

Tel: +5411 4962 4691
hevratpinto@gmail.com

Mexico
OR JAIM VEMOSHE

Fuente de San Pedro 39

edo de Mexico,

Tecamachalco, Naucalpan, 53950
Tel. +5559900579
Jkurson@aol.com

Toronto
Kollel Yismach Moshe

Kollel Yismach Moshe

10 Bainbridge Ave

Toronto Ontario, M3H3P4
Tel. +416.636.5557
info@sephardicoutreach.com

Marseille
Hevrat Pinto - Hassdei David

Rue Paradis 389 Marseille 13008
Tel: 09 53 74 84 50
hassdeidavid@icloud.com

TITINg
TITWN
(D) 3 n2pn
MTUR

aMmTnma
nmm
22 T
mm
054-9637226 .70

DU nAINM
TN
Dilial
TN YRIDW

nonnna
MU IR
35 RIYYID YIDTRA

TITIRON NAW*
TITWR
43 RI7YID VIDTRA
78 TITUR
08-8522166 .70

ornp
nmn
98 NNINKRA
nmn wR
09-8828078 .70 08-8520672 .70 18-85

43 R1993I0 YIDTRD
77378 TITUR

N
TR

Rl Y
oW
16253 1.0 8 1 N1
#1162 DIWIT
70

v
09-7684311 :7|J

com

betdevora2@gmail.com 09-8828077 .09 08-8522144 .0p0 08-8659495 AI’i?SI
il

v ;
08-88521527 .0p9 02-4433570 .09
i il.com il

ct@hpinto.orgil




-HALEVANA BROURA-

ST T S

INErOAUCTION ..o 9
1.  Recevoir la Chékhina ..........ccccccoviiiiiiiiiie e, 10
2. Lagrandeur de Cette MitSVa.........cccovvrvriiieeniernesiieenienn, 11
3 Simane Y"2N - bien plus qu’une référence. ...........coc....... 13
4 Lerenouveau, tout un symbole...........cccocoviiiiiiiiiininns 13
5. Comme la lune, Israél demeure .........ccccevvviivenieiieennnn, 14
6. Lecon de la Lune : Recevoir, Briller et Se Renouveler ....15

La Face de lahalakha ............cccoocoiiiiiiiiiiici e 17
1. Comprendre le Molad : fondements et calculs................. 17
2. Le Moment Propice pour Réciter la Bircat Halévana ...... 19
3. T OMPS it ————— 21
4. Bein Hachmachot - Entre le coucher du soleil et la sortie des
BLOIIES .. 21
5. ATAUDE ... 22
6. Jusqula quand ?........cccoiiiiiii 23
7. Mostaé Chabat ..........cccoeviiiiieiiee e 23
8. ACIEI QUVEIT ..ot 28
1S R (1= Vo =T ) SRR 30
10.  ENAVION ? i 31
11, DEDOUL ..ot 32
I =1 o =T 3 To] [ TSR 32

6

eI 3o



13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24,
25.
26.
27
28.
29.
30.
31
32.
33.
34,
35.
36.
37.

-HALEVANA BROURA

ST T S
Dans 18 JOIE ....ccvveiiiiiieiec e 32
Chehe’heyanou..........ocvveviiiiiiciec e 34
Seul ou avec une assemblée............ccooeviniiiiniiennenn, 35
LeS TEMMES 2 ..o 37
NON-VOYANT ... 38
ENdeUill......oooiieeiiee e 38
PrOPIEte.....oiieie et 38
Dans [a PUreté ..........oooveviiiiiiiee e 39
VBLEIMENTS ... 39
CRAUSSUIES ....evvvee ittt iea e 40
CIMELIErE ...vveivie e 41
La lire dans un Sidour ..........cccevvveeiive e 41
MO @ MO 42
Mode d’emPloi....ccvvieeiiiiiieiiiiee e 42
DANSEN ... et 44
Chalom Aleiknem ..........cccooviiiiiiiiiie e 45
ChANTET . 49
Alénou Lechabéa’h........cccccvviviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiivieeee, 49
TS haK cevveei i 50
ATGBNT et 50
Secouer le VEIEMENL.........ccoivviiiiiieiie e 51
TSIESIT ettt 51
SBYOUIOL ......veiiiiec e 52
Mi cheberakh ........ccooveiiiiiii 54
TSEUAKA.....vveevie e 54
7

eI 3o



HALEVANA BROURA

A LA RENCONTRE DE LA CHEKHINA
LOIS ET RECITS SUR LA BIRCAT HALEVANA

INTRODUCTION.




-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

INTRODUCTION_

1. Recevoir la Chékhina

Dans la Guémara (sanhédrin 42a), il est rapporté : « Rabbi A’ha bar
‘Hanina a dit au nom de Rabbi Assi, lui-méme au nom de Rabbi
Yo ’hanan : Quiconque bénit le mois (en récitant la Bircat HaL évana)
en son temps, c’est comme s’il accueillait la Chékhina (La
Présence Divine). »

La Guémara s’interroge alors : comment une simple bénédiction sur
la lune peut-elle étre assimilée a la réception de la Chekhina ? Elle
répond en s’appuyant sur un enseignement fondé sur une guézéra
chava (analogie de langage).

Il est écrit dans la paracha de la sanctification du mois (Chémot 12:2) :
« Ce mois-ci sera pour vous le premier des mois de ’année — i1

DWTT WNT D27 M7 » Et plus loin, dans le Cantique de la mer
(Chémot 15:2), nous lisons : « Voici mon D.ieu, je Le glorifierai —
TN 98 AT »

Les Sages rapprochent ces deux versets par le mot commun « 7 -
voici». De la méme maniére que lors de la traversée de la mer, les
Bnei Israél ont mérité une révélation si claire de la Chékhina qu’ils
ont pu désigner Hachem du doigt en proclamant : « Voici mon D.ieu,
je Le glorifierai », ainsi, quicongue récite la bénédiction de la lune
a son moment opportun, c’est comme s’il recevait lui aussi la
Chékhina en face de lui.

En effet, a travers le spectacle de la lune et des astres célestes qui
accomplissent avec fidélité et constance la mission que le Créateur

10

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

leur a confiée, sans jamais faillir, se révele a nos yeux la grandeur
infinie d’Hakadoch Baroukh Hou.

Les Richonim (Rabanim commentateurs éminents du Talmud ayant vécu du
XIe au XVe sigcle) éclaircissent cet enseignement de la guémara et
expliquent que, bien que la Chékhina se soit voilée depuis la
destruction du Beth Hamikdach, il reste néanmoins un reflet
perceptible de la grandeur d’Hakadoch Baroukh Hou dans le monde
. le renouveau de la lune.

Lorsqu’un homme contemple la beauté de la création et médite sur
le cycle lunaire, en récitant la Bircat Halévana, il est considéré
comme accueillant la Chekhina elle-méme. (Talmidei de Rabénou
Yona dans leurs commentaires sur le Rif (Traité Berakhot 21a du Rif),
ainsi que le Méiri et le Béour Halakha (Simane 426 Tmyn q1am 777).

2. Lagrandeur de cette mitsva
Voici I’avis de nos Sages au sujet de la grandeur de cette Mistva,
qui est la Bircat Halévana.

- Rabénou Yéhonatan de Lunel (sur le Rif, traité Sanhédrin42a)
demande pourquoi cette Mitsva est-elle si importante ?

Parce qu’il ne reste, dans toute la création du ciel et de la terre,
aucun signe aussi clair et perceptible, accessible aussi bien aux
sages qu’aux simples, qui atteste que le monde a été créé, si ce n’est
le cycle de la lune.

En effet, la lune diminue peu a peu, jusqu’a disparaitre totalement,
sans laisser la moindre lumiére visible.

Puis, chaque mois, elle réapparait et se renouvelle, preuve éclatante
gue le monde a un Créateur capable, a chaque instant, de faire
revenir le néant a I’existence, et inversement.

Celui qui loue Hachem par la Bircat Halévana, pour ce renouveau
affirme devant tous qu’il existe un Créateur a I’univers.

Et c’est la le fondement méme de la foi : croire, reconnaitre, et ainsi
ressentir la crainte respectueuse qui pousse a ne pas s’écarter de Ses
commandements.

C’est pourquoi, étant considéré comme accueillant la Présence
divine, on doit réciter la Bircat Halévana debout, avec respect et
grandeur.

11

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

-Rabbénou Bé'hayé ( Chémot 12,2) fait remarquer que la Bircat
Halévana doit étre considérée comme une reconnaissance de la
suprématie d'Hachem, ayant créé le monde ex-nihilo. Le
renouvellement de la lune fait allusion a la création du monde.

-Le Maharcha explique, au nom du Rivam qu’étant en Galout
(exil), le peuple d’Israél ne mérite pas de voir la Chekhina, en raison
de I’absence du Beth Hamikdach.

Cependant, grace a I’accomplissement de Bircat Halévana, qui
symbolise le renouveau, un message d’espoir est transmis a Am
Isra€l : Tout comme la lune renait aprés s’étre éclipsée, notre
destinée aussi se renouvellera, et nous mériterons a nouveau de
recevoir la Chékhina, dans le Beth Hamikdach reconstruit.

-Le Levouch (Ora’h ‘Haim 426) précise que, bien que toutes les
merveilles du ciel témoignent de la grandeur divine, c’est le
mouvement régulier et le renouvellement visible de la lune qui se
manifestent de maniére la plus claire et la plus compréhensible aux
yeux de ’homme.

-Le ‘Hemdat Yamim écrit a ce sujet que nos Sages de mémoire
bénis, ont enseigné que la Torah aurait pu débuter non pas par la
création du monde [Berechit], mais par le verset : “Ce mois-Ci sera
pour vous le premier des mois”.

Pourquoi ? Parce que 1’idée méme de renouvellement du mois — a
travers la lune — porte en elle un message fondamental : le monde
n’est pas régi par un ordre figé ou par des lois naturelles seules,
comme le prétendent certains heretiques. La lune, qui renait chagque
mois, témoigne qu’il existe un Créateur qui renouvelle sans cesse
Son ceuvre, qui dirige le monde avec volonté et puissance.

Elle prouve que rien n’arrive par hasard, ni bien ni mal, sans que
cela ne procéde de la parole du Maitre de 1'univers. Et c’est
précisément pour cette raison que cette mitsva — la sanctification
du mois — est si précieuse : elle incarne la foi en un monde créé,
vivant, et dirigé par Dieu.

12

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

C’est pourquoi nos Sages ont déclaré qu’un tel verset aurait été
digne pour debuter la Torah, tant il révele la grandeur du Créateur,
au méme titre que le récit de la Genese lui-méme.

3. Simane 17>n - bien plus qu’une référence.
Les lois de la Bircat Halévana sont rapportées dans le Choul’han
Aroukh, Ora’h ‘Haim, simane 1”21,

Ce simane contient une allusion remarquable : 2N peut étre lu
comme I’acronyme de " "12 370" — ce qui signifie a la fois « vous
craindrez Hachem(26) » mais aussi, par une autre vocalisation, «
vous verrez Hachem(26) ».

Une double lecture qui résume tout le sens de cette bénédiction :
c’est en observant le renouveau de la lune que nous apprenons a
voir Hachem dans Sa création, et de cette vision nait la crainte
révérencielle. Voir, c’est prendre conscience. Craindre, c’est
respecter cette présence. Deux mouvements qui se rejoignent dans
cette mitsva lumineuse.

Ce regard ¢éléve 1’ame, renforce la conscience spirituelle et inspire
la crainte du Ciel (Yirat Chamayim). Il n’est pas anodin que les
lettres du mot « refya — N'R1 — vision » soient les mémes que celles
de « yir’a — NN — crainte ».

4. Le renouveau, tout un symbole
Le cycle lunaire est symboliquement associé au peuple juif.
Au milieu du mois hébraique, la lune commence a décroitre, jusqu’a

sembler avoir complétement disparu. Puis, avec la nouvelle lune a
Roch 'Hodech, elle renait, croit et s’intensifie.

Il en va de méme pour le peuple juif, qui traverse parfois des
périodes d’oppression et de déclin, mais finit toujours par se relever,
croitre et se renforcer.

Le renouveau de la lune est qualifié de «nNBN NWY-couronne de
gloire » pour Israél, car il témoigne que, méme aprés une période
de déclin et d’affaiblissement, la nation juive est destinée a renaitre
et se renouveler, tout comme la lune qui revient aprés sa diminution.

La royauté de David est elle aussi comparée a la lune.

13

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Quinze générations séparent Avraham de Chlomo. Cette montée en
puissance évoque les quinze jours de croissance de la lune, jusqu'a
son apogée, la pleine lune.

Mais, tout comme la lune commence ensuite a décroitre, la grandeur
du royaume déclina a partir de la fin du regne de Chlomo. Quinze
générations plus tard, sous le roi Tsidkiyahou, ce processus
s’acheva avec I’exil et la destruction du Beth Hamikdach.

La nouvelle lune nous rappelle que la lumi¢re d’Hachem ne
disparait jamais vraiment. Méme lorsqu’elle semble voilée, elle est
destinée a briller de nouveau. Elle nous enseigne que malgré les
épreuves et les descentes, le but final est de retrouver cette
proximité lumineuse et éternelle avec Lui.

5. Comme la lune, Israél demeure
Le prophéte Yirmiyahou déclare :

« Ainsi parle Hachem, qui donne le soleil pour éclairer le jour, fixe
les lois de la lune et des étoiles pour illuminer la nuit... Si jamais
ces lois venaient a disparaitre devant Moi — parole de Hachem —
alors aussi la descendance d’Israél cesserait d’étre un peuple devant
Moi, tous les jours.» (Yirmiyahou 31:34-35)

Le nom « Hachem-Tsévakaot », littéralement « le Dieu des
armeées», fait allusion a 1’organisation rigoureuse du cosmos.
Hachem a structuré I'univers en constellations, en cycles, en
régularités, et les dirige avec précision.

Ces lois naturelles ne sont pas le fruit du hasard : elles sont
I’expression directe de Sa parole. Depuis la création, Il a instauré
un ordre, des régles fixes que les astres suivent sans jamais dévier.
Ce que ’on appelle communément la « nature » n’est autre que la
mise en ceuvre fidele de la volonté d’Hachem.

Diailleurs la guématria de « Hatéva/ La nature » est la méme que
celle de « Elokim/D.ieu », car derriére le mécanisme parfait de la
nature se cache la main d'Hachem.

Dans ce verset, Hachem nous enseigne une vérité fondamentale : de
méme que les lois célestes sont immuables, de méme le lien qui
L’unit au peuple d’Israél est éternel et inaltérable, quelles que soient
les épreuves traversées.

14

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Parmi tous les éléments de la création, c’est sans doute la lune qui
incarne le mieux cette obéissance parfaite a la parole divine. Son
cycle, avec ses phases variables et pourtant si réguliéres

6. Lecon de la Lune : Recevoir, Briller et Se

Renouveler

Le peuple juif, Am Israél, compte et se renouvelle avec la lune.
Comme la lune ne brille que par le reflet du soleil, ainsi le peuple
juif est dépendant : sa grandeur, sa force et sa pérennité ne viennent
pas de lui-méme, mais de sa capacité a recevoir et refléter la lumiére
divine. Le ‘Aroukh Hachoul hane (426, 82) souligne cette réalité en
rappelant que la lune ne posséde aucune lumiéere en elle-méme.
Cette donnée naturelle devient alors un profond enseignement
spirituel : de la méme maniére, le peuple juif recoit toute sa
splendeur de la Torah que Hachem lui a donnée. Sa force et son
éclat ne proviennent pas de lui, mais de sa capacité a se placer
humblement derriére Hachem.

Le mot Levana ne désigne pas seulement la lune : il évoque aussi la
racine lavan, « blanchir ». A chaque renouveau lunaire, un message
nous est transmis : méme apres 1’obscurité, il est toujours possible
de se purifier, de se renouveler et de retrouver sa clarté. La lune ne
reste jamais figée dans son effacement ; elle renait, se blanchit a
nouveau et retrouve sa lumiére. De la méme maniére, le peuple juif
porte en lui cette capacité unique de se relever, de se purifier et de
recommencer, avec confiance et humilité.

Cette idée est particulierement mise en valeur dans les priéres du
Chabbat, ou I’on récite : « Le matin, je chanterai Ses louanges, et la
nuit, j’aurai foi en Lui » (Psaume 92:3). Symboliquement, c’est
dans I’obscurité — symbole des épreuves et de la rigueur — que la foi
devient essentielle. Ce n’est donc pas un hasard si le tout premier
commandement adressé au peuple juif, avant méme la sortie
d’Egypte, concerne le Rosh “Hodech — le renouveau du mois — fixé
selon le cycle lunaire. La lune nous enseigne ainsi [’humilité, la
confiance et la possibilité constante de renouveau.

15

eI 3o



HALEVANA BROURA

A LA RENCONTRE DE LA CHEKHINA
LOIS ET RECITS SUR LA BIRCAT HALEVANA

HALAKHA BROURA




-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

BROURA

1. Comprendre le Molad : fondements et

calculs
Avant d’aborder les régles pratiques relatives a la Bircat Halévana
(la bénédiction de la lune), il est essentiel de comprendre la notion de
Molad, qui constitue la base des calculs liés au cycle lunaire. Cette
précision est indispensable pour déterminer les moments propices a
la récitation de cette bénédiction.

Le Molad désigne le moment précis ou la lune « renait ».

Le terme lui-méme est dérivé du mot hébreu nolad, qui signifie «
naissance ». Il correspond a l’instant ou la lune se trouve
exactement entre la terre et le soleil, rendant sa face invisible depuis
notre planete. Ce moment marque le début théorique du cycle
lunaire. Le nouveau mois juif, quant a lui, commence dés que la
lune s’éloigne de cette conjonction et qu’un fin croissant devient
visible dans le ciel.

Premier quartier . )
(quadrature) Premier croissant

Lune partiellement p%_ ')\
/”/ ™ <4—MOLAD

/"/ ’) Nouvelle Lune
/Pleine Lune o P (conjonction)
(Opposition)

-
~
\\ //‘)/
M// Dernier croissant
Lune partiellement pleine  perpier quartier

(quadrature)

17

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Dans le calendrier hébraique, le Molad est une donnée essentielle.
Chaque Chabat précédant Roch ‘Hodech (le début d’un nouveau
mois), ’officiant de la synagogue annonce I’heure exacte du Molad.
Ce moment théorique repose sur une tradition transmise oralement
depuis Moché Rabénou, selon laguelle met en moyenne 29 jours,
12 heures et 793 ‘halakim pour accomplir son orbite. Soit environ
44 minutes et 3,3 secondes. Cette durée s’exprime en hébreu par la
formule : 37¥wn 27 v,

Mais que sont exactement les ‘Halakim mentionnés dans le
calcul du Molad ?

Une heure est divisée, selon la tradition hébraique, en 1080
‘Halakim (voir Michna Broura 326,4 §19). Puisqu’une heure contient
3600 secondes, chaque ‘Helek équivaut donc a environ 3,33
secondes. Cette unité de mesure fine permet une extréme précision
dans les calculs astronomiques traditionnels, notamment pour
déterminer I’instant exact du Molad.

Le calcul du Molad permet d’établir avec précision les dates du
calendrier juif, notamment celle de Roch ‘Hodech chaque mois, et
surtout celle de Roch Hachana, qui dépend du Molad de Tichri.

Dans plusieurs domaines de la Halakha, les repéres temporels sont
fondés non sur une simple date mais sur le moment exact du
renouvellement lunaire. C’est notamment le cas de la Bircat
Halévana, ou la précision du cycle lunaire détermine la période
adéquate pour réciter cette priere. Il est donc recommandé de préter
attention a I’annonce du Molad, qui constitue la base de nombreux
calculs calendaires.

Il y aurait encore beaucoup a dire sur ce sujet, notamment sur la
maniére dont il se calcule. En effet, il existe différents avis et
diverses méthodes. Toutefois, ce n’est pas 1’objectif de cet ouvrage
; hous avons simplement apporté ici une explication concise afin
d’offrir un éclaircissement général.

18

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

2. Le Moment Propice pour Réciter la Bircat

Halévana
La Bircat Halévana, bénédiction dédiée au renouveau lunaire, se
récite pendant la premiére quinzaine du mois hébraique, lorsque la
lune est croissante. Toutefois, les avis divergent quant au moment
exact a partir duquel il est permis de commencer cette bénédiction.
On distingue principalement trois approches :

eDés le Molad — selon le Rambam (Hilkhot Berakhot 10:17), le
Smag (827) et le Sefer Hakané, il est possible de réciter la
Bircat Halévana immédiatement aprés le Molad, moment
théorique de la conjonction entre la lune et le soleil (voir
Maguene Avraham 426:13).

eAprés 72 heures (trois jours) — d’aprés le Peri Mégadim, il
convient d’attendre trois jours entiers aprés le Molad. Cette
opinion est suivie principalement par les communautés
ashkénazes.

e Apres sept jours — selon le Choul'han Aroukh (426:4), il faut
attendre sept jours complets depuis le Molad. Cet avis, fondé
sur des enseignements kabbalistiques, est adopté par la majorité
des communautés séfarades.

eLe Maran Rabbi Yossef Karo, dans le Choul'han Aroukh,
tranche en faveur de cette derniere opinion : "On ne récite pas
la bénédiction de la lune avant que sept jours ne se soient
écoulés depuis le Molad." (Ben Ich ‘Hai, Vayikra II §23 ; Kaf
Ha’haim 426:21 ; ‘Hazon Ovadia ‘Hanouka p.361)

Cette précaution repose sur des fondements spirituels profonds. Le
Maguid Mécharim, ceuvre de révélations célestes adressées a
Rabbi Yossef Karo, rapporte au nom de I’ange : "Il ne faut pas
réciter la bénédiction avant sept jours, car durant cette période, des
forces impures cherchent a s attacher a la Knesset Israél hatata (la
dimension spirituelle inférieure du peuple d’Israél, selon la Kabala).
1l faut donc laisser s’ écouler sept jours, en allusion aux sept jours
de la Création, pour que ces forces se dissipent. Si [’on précipitait
la bénédiction, on risquerait un mélange du sacré et du profane."
(Kaf Ha’haim 426:61)

Cependant, dans les pays de diaspora, ou les conditions climatiques
(notamment 1’hiver) rendent I’observation de la lune difficile, les
décisionnaires permettent de réciter la bénédiction apreés trois

19

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

jours, a priori [nynnaY], de crainte de rater entiérement 1’occasion.
(‘Hazon Ovadia ‘Hanouka p.363)

L’histoire est rapportée dans le livre Masso'ot
Yeroushalayim (chap. “Notein baYam Darekh”, §5-6) :
Rabbi ‘Haim Eléazar Chapira zatsal, auteur du Min'hat
Elazar, alors qu’il était en route vers Erets Israél pour
rendre visite au Saba Kaddicha Maharsha Alfandri
zatsal.

Un matin, alors que le Rav se trouvait a bord du navire
Orient, en direction de la Gréce, un autre grand bateau
s’approcha dangereusement du leur, si proche qu’il n’y
avait que quelques coudées d’écart. Un choc aurait été
fatal, et tous les passagers du pont supérieur étaient en
panique. Par miracle, les marins parvinrent a faire dévier
leur navire a la derniére seconde, grace a une manceuvre
technique tres risquée.

Le capitaine déclara ensuite qu’un tel sauvetage en mer
était rarissime.

Plus tard, Rav ‘Haim Eléazar déclara qu’il avait alors
repensé a la Bircat Halévana récitée la veille. Il se
souvenait qu’il avait I’habitude, transmise par ses
maitres, de ne réciter cette bénédiction qu’aprés sept
jours complets depuis le molad (la nouvelle lune). Or,
cette fois, il s’avéra qu’on avait récité la bénédiction un
peu trop tot, sans que personne ne s’en rende compte.

Il comprit alors que tout cela était dirigé du Ciel, pour
montrer la puissance protectrice de cette mitsva — méme
accomplie sans perfection — et que cette bénédiction
avait sans doute ajouté un mérite salvateur en cette heure
de danger.

20

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

3. Temps
On ne récite la bénédiction sur la lune que la nuit, lorsqu’elle brille
clairement et que 1’on peut profiter de sa lumiére. (Choul’han
Aroukh, Rama 426:1 ; ‘Hazon Ovadia, p. 325)
On peut la réciter toute la nuit, méme aprés ‘Hatsot. (Ben Ich ‘Hai,
Vayikra II §23 ; Kaf Ha’haim 426:15)
On ne récite pas la Bircat Halévana les jours de Chabat ou de Yom
Tov. La raison est que cette bénédiction doit susciter une joie
particuliére (Sim’ha) ; or ces jours étant déja empreints de Sim’ha,
la joie spécifique de la Bircat Halévana ne serait pas ressentie
distinctement.

De plus, le Ben Ich Hai rapporte dans Mékabetsel qu’au moment
de la Bircat Halévana on récite le verset : « 121 s D7) 750
», dans lequel nous demandons la chute de nos ennemis. Or il n’est
pas approprié de formuler de telles paroles les jours de Chabat et
Yom Tov. (Ben Ich ‘Hai, Vayikra II §26)

4. Bein Hachmachot - Entre le coucher du

soleil et la sortie des étoiles
En halakha, certains moments de la journée nécessitent une
attention particuliére, car leur statut n’est pas pleinement défini.
L’un de ces moments est appelé Bein Hachmachot.

Bein Hachmachot : période intermédiaire entre le coucher du soleil
et I’apparition des étoiles, ni jour complet ni nuit compléte. Ce
temps est douteux pour certaines obligations religieuses, car le
statut exact du jour ou de la nuit n’est pas encore certain.

Exemple concret : un enfant né vendredi aprés-midi pendant Bein
Hachmachot verra sa Brit Mila reportée a dimanche, car on ne sait
pas encore si ce vendredi compte comme 8éme jour complet, et il
est interdit de la faire le Chabat si le 8éme jour tombait
effectivement ce vendredi.

Application a la Bircat Halévana :

Cette bénédiction doit étre récitée uniqguement la nuit, comme
I’indique le Rama (Choul’han Aroukh, Ora’h ‘Haim 426 §1) : on ne
doit sanctifier la lune qu’a la tombée de la nuit, lorsque celle-Ci
brille et que I’on peut bénéficier de sa lumiére. Si ’on se trouve
encore dans le Bein Hachmachot (crépuscule), la nuit n’est pas

21

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

pleinement commencée et il faut attendre ’apparition des étoiles
pour réciter la Bircat Halévana.

Le Maguéne Avraham (ibid. §1) précise que la lumiére de la lune
doit étre suffisamment forte pour permettre de distinguer un objet
gréace a elle. Le Or Létsion (Tome 3, p. 62) ajoute que la lune doit
éclairer assez pour qu’une ombre soit visible.

Le Michna Broura (ad loc. 82) insiste : il est interdit de réciter la
bénédiction pendant le Bein Hachmachot.

Cependant, Rav Ovadia Yossef 27¥1, dans son ouvrage Halikhot
‘Olam (Tome 5, p. 29), autorise la récitation de la bénédiction
pendant le Bein Hachmachot dans certains cas, notamment lorsqu’il
s’agit du dernier jour — ou des derniers jours — ou il est encore
possible de la réciter, et qu’il y a un risque que la lune soit de
nouveau cachée par les nuages. Dans ce cas, il existe une crainte
réelle de perdre entiérement la possibilité de réciter cette
bénédiction. Toutefois, en temps normal, sans ce risque, il convient
d’attendre la sortie des étoiles pour la réciter.

Ainsi, lors des nuits d’hiver ou la lune était jusqu’alors masquée par
les nuages et que 1’on n’a pas pu accomplir la bénédiction, si, a
présent, pendant le bein hachmachot, le ciel se dégage, et qu’il y a
lieu de craindre qu’en attendant la nuit compléte les nuages
reviennent cacher la lune, il sera permis de réciter la bénédiction
immédiatement, a condition que sa lumiére soit clairement
perceptible. Voir aussi Yalkout Yossef (Ora’h ‘Haim 426 §27 —
Tome 5, p. 335) a ce sujet.

5. A D’aube

Dans un mois d’hiver, ou la lune est souvent cachée derriére les
nuages la majeure partie du temps, il peut arriver qu’elle ne soit
visible que la nuit du 15, parfois aprés 1’aube (Alot HaCha’har)
mais avant le lever du soleil (Nets Ha’hama).

A ce moment-1a, méme si la journée a déja commencé, il est permis
de prononcer la bénédiction sur la lune, tant que sa lumiére est
encore bien visible. En revanche, si la lune ne brille plus
suffisamment ce jour-la pour étre percue clairement, on ne récite
plus la bénédiction.

Cette tolérance s’explique par le fait que la bénédiction sur la lune
est une Mitsva overéte, c’est-a-dire une Mitsva liée a un temps

22

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

précis, qui « passe » (Hazone Ovadia p. 325 — Yalkout Yossef 426;28 —
Chou’t Yabia Omer, tome 5, §36).

6. Jusqu’a quand ?
Bien qu’il soit préférable a priori [n2nN21%] de réciter Bircat
Halévana, sept jours complets depuis le Molad, conformément au
principe : Zrizim Makdimim c’est-a-dire que « Les zélés
s’empressent d’accomplir les mitsvot », il existe une limite dans le
temps pour cette bénédiction.

Le Choul’han Aroukh (Ora’h ‘Haim 426:3) pose la question
suivante : Jusqu’a quand peut-on réciter Bircat Halévana ? Il
tranche que la bénédiction peut étre récité jusqu’au 16e jour a partir
du Molad, mais sans inclure le 16e jour lui-méme. (‘Hazon Ovadia —
‘Hanouka, p. 349).

Autrement dit, selon le Choul’han Aroukh, on dispose de 15 jours
pleins a partir du Molad Par exemple, si le Molad du mois tombe
un mardi soir, il sera possible de réciter la bénédiction jusqu’au
mardi soir suivant, ¢’est-a-dire 15 jours plus tard. (‘Hazon Ovadia
351 — ‘Hodech Betsion Chap 14§10)

11 est important de noter que 1’on ne compte pas a partir du jour du
Molad, mais bien a partir de I’heure a laquelle il a eu lieu. Ainsi, Si
le Molad a eu lieu au milieu de la journée du dimanche, on pourra
encore réciter Bircat Halévana la nuit du lundi, car les 15 jours
pleins ne sont pas encore écoulés (Michna Beroura 426:3 §17).

Il sera donc permis de réciter la bénédiction jusqu’a la nuit du
15eme jour aprés le Molad, tant que la lune est en phase de
croissance. Cependant, a partir de la nuit du 16eme jour, la lune
commence a décroitre, et il est interdit de réciter cette bénédiction,
car on ne prononce pas de bénédiction sur une phase de diminution.

7. Mostaé Chabat
Maran écrit dans le Choulkhan Aroukh (326, §2) : « 1927312 '8
28I 997329 BSR NIMPD N3P WY NN M7 BY», ce qui
signifie qu'il est recommandé de réciter la Bircat Halévana a la
sortie de Chabat, lorsque I’on parfumé et que I'on est vétu de beaux
vétements.

23

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Le terme « 221 N2 -lorsque I’on est parfumé », est interprete
de plusieurs maniére.

Certains expliquent que le mot « 2%23% - Mévoussam » vient de
’expression ""MY2% NS T2y - il a préparé un parfum pour son
fils "', c’est-a-dire : quand la lune forme une sorte de « houppa »,

qu’elle devient un peu plus grande et qu’elle éclaire ce qui
I’entoure.

Selon Rabénou Yona (Souka 5la — Meguila 32a), I’explication
viendrait plutot de I’expression ""8%2 #92% - adoucir le son™,
voulant dire : & partir du moment ou sa lumiére devient douce et
agréable a l'eil, et que [’homme en tire plaisir.

Rabbi David Aboudarham (Halakhot Berakhot Chap8 — 94b)
rapporte que I’on ne récite pas la bénédiction sur la lune tant qu elle
ne s’est pas adoucie (c.a.d parfumée). Certains interpréetent cela
comme une allusion au fait qu’il faut attendre apres la sortie de
Chabat, pour réciter la bénédiction en méme temps que celle sur
les parfums (bessamim).

Dans les Responsa Zaken Aharon (simane 28), il cite le Talmud
Yéroushalmi : « On ne récite pas la bénédiction de la lune tant que
sa lumiere ne s’est pas adoucie (c.a.d parfumée), comme il est dit :
"La lumiére est douce et agréable aux yeux" (Kohélet 11,7). »

Ainsi, il est correct de réciter cette bénédiction aprés la priere de
Arvit a la sortie de Chabat, afin de recevoir et honorer la Chékhina,
tout en étant encore vétu de nos beaux habits de Chabat. De plus,
cela permet a toute la communauté de participer ensemble a cette
bénédiction, car, comme il est écrit (Michlei 14 ;28): " n17Toy 372
77 -La gloire du Roi réside dans une grande assemblée™.

Le Maguid Yécharim précise qu’un mois ou l'on récite la
bénédiction de la lune (Bircat Halévana) a la sortie de Chabat sera
un mois de hatsia’ha (réussite). En revanche, si le ciel est nuageux
et que la lune est cachée, ce mois ne sera pas marqué par la réussite,
que D.ieu nous en préserve (Michna Broura 326, §2).

Cependant, le Rama indique que cela reste valable tant que la sortie
de Chabat ne dépasse pas le 11 du mois. Au-dela de cette date, la
bénédiction devra étre récitée auparavant pour ne pas manquer cette
Mitsva.

24

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

En hiver, lorsqu’il existe un risque que la lune soit cachée par des
nuages si I’on attend trop longtemps aprés la sortie de Chabat, il est
préférable de bénir la lune dés que 1’occasion se présente (Hazon
Ovadia, p. 356).

Si la communauté souhaite se rassembler pour réciter la bénédiction
a la sortie de Chabat, méme si quelques heures manquent pour
compléter les sept jours depuis le début du mois, elle pourra tout de
méme la réciter. Cela permet a la communauté, souvent occupée par
le travail durant la semaine, de ne pas oublier de bénir la lune.

Il est également trés important de réciter cette bénédiction a la sortie
de Chabat, car c’est le moment ot la majorité de la communauté est
présente. Mieux vaut la réciter en communauté a la sortie de Chabat,
méme si I’heure n’est pas idéale, que de risquer que certains ne la
récitent pas du tout. Dans ce cas, ils auront sur qui s’appuyer, et on
pourra faire preuve de plus d’indulgence. (Hazon Ovadia, pp. 362—
363).

Cependant, voir plus bas au sujet de la nécessité de ne pas trop
retarder la bénédiction si I’on peut I’accomplir plus t6t dans de
bonnes conditions.

Un témoignage bouleversant confié par notre maitre,
Rav Samuel Chlita, Roch Yéchiva de Keter Chelomo
(Bnei Brak) :

Nous sommes le 27 juin 1976. Le vol Air France 139
décolle d’ Athénes a destination de Paris. A son bord, 248
passagers. Mais quelques instants apres le décollage,
I’impensable se produit : quatre terroristes armeés
prennent le contrdle de I’appareil. Ils forcent 1’équipage
a se poser d’abord a Benghazi, en Libye, puis & Entebbe,
en Ouganda.

Une fois sur place, les terroristes séparent les passagers
juifs et israéliens du reste du groupe. Leur exigence: la
libération de 53 prisonniers palestiniens, détenus en
Israél et dans d’autres pays. S’ils ne sont pas relachés
avant le 4 juillet, ils menacent d’exécuter les otages.

En Israél, ’angoisse est a son comble. Le gouvernement
engage des négociations, tout en préparant en paralléle
une opération militaire secréte de sauvetage.

25

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

C’est alors qu’une autre scéne se déroule, loin des
projecteurs. Rav Samuel qui avait des membres de sa
familles parmi les otages, bouleversé par la situation, se
rend chez le Tsadik de Radnana, Rabbi Its’hak Hacohen
Huberman zatsal. Il lui exprime son inquiétude, sa
douleur pour les otages.

Le Tsadik lui répond calmement, avec une assurance qui
surprend : « Tu n’as rien a craindre. »

Les jours passent. La menace devient de plus en plus
pressante. Rav Samuel retourne voir le Rav, cette fois
pour lui demander d’intensifier ses priéres. Le Tsadik
écoute... mais ne dit rien de plus. 11 attend.

Et voici que dans la nuit du samedi 3 juillet, peu apreés la
sortie de Chabbat, quatre avions militaires israéliens
décollent en secret. A leur bord : environ 200 soldats
d’élite. Leur mission : libérer les otages, a plus de 4 000
kilomeétres de la. Le 4 juillet, les avions se posent
discretement a Entebbe.

En quelques minutes, le commando prend d’assaut le
terminal ou sont détenus les otages. Sept terroristes et
plusieurs soldats ougandais sont neutralisés. Cent-trois
otages sont libérés vivants.

Le monde entier salue le courage et la réussite de cette
mission historique, qui portera officiellement le nom d’«
Opération Yonatan », en mémoire du commandant
Yonatan Netanyahou, tombé lors de I’assaut.

Mais ce que peu de gens savent, c’est ce qui s’est joué
dans les Cieux.

Apres la libération, un ami de Rav Samuel se rend chez
Rav Huberman pour lui annoncer la nouvelle et partager
les détails de I’opération.

Les proches présents ce soir-la se souviennent encore de
chaque instant : le Rav est resté tres longtemps a réciter
la Bircat Halévana, concentré et silencieux.

Au moment précis ou il a prononcé les mots « Tipol
alehem eima... », sa priére était longue, fervente et
intense, et tous ont senti la force particuliére de cet
instant.

26

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Les témoins racontent que tout s’était déja préparé avant
le début de I’opération. Les forces engagées ont pu agir
avec calme et précision, comme si [’ennemi était resté
figé, rendant chague mouvement possible et sdr. Tout
s’est déroulé avec une fluidité et une facilité presque
invisibles aux yeux de ceux qui observaient.

Selon eux, I’opération militaire n’a été qu’un événement
extérieur. Tout avait déja été scellé grace a I’intervention
du Rav lors de la Bircat Halévana. Les soldats ont pu agir
avec calme et succes, car la situation avait déja été réglée
bien avant, non par les armes, mais par la force unique de
cette priére.

Alors oui, méme si le monde connait cette mission
comme 1’Opération Yonatan, ceux qui per¢oivent ce qui
se passe au-dela du visible savent qu’elle aurait pu
s’appeler autrement : Opération Rav Huberman.

Car la vraie bataille ne s’est pas livrée avec des
avions...Elle s’est gagnée avec la tefila.

Et c’est la que se réveéle toute la grandeur de la Bircat
Halévana.

Souvent récitée dans la routine du mois, parfois a la héte,
parfois sans en percevoir la profondeur... cette
bénédiction est pourtant un moment unique ou les cieux
s’ouvrent.

Un instant suspendu ou 1’on peut, a travers quelques
mots, renverser des décrets, protéger des vies,
transformer le monde.

Ce récit nous rappelle que derriere les événements
visibles, il existe une autre scéne — plus silencieuse,
mais bien plus puissante : celle de la priere, du coeur
tourné vers le Ciel, d’un moment de vérité entre ’homme
et son Créateur.

La Bircat Halévana, ce n’est pas seulement un texte a
réciter. C’est une arme spirituelle, un moment qui peut
changer le cours de I’histoire.

27

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

8. A ciel ouvert

Il faudra réciter la Bircat Halévana a ciel ouvert et non sous un toit,
sauf en cas de force majeure, par exemple pour un malade ou pour
toute raison empéchant de sortir (Ben Ich ‘Hai Vayikra Il §24 — Kaf
Ha’haim 326§19).

Une justification est donnée : lorsqu’on accueille un ami ou un
maitre plus grand que soi, on ne le fait pas depuis I’intérieur de sa
maison, mais on sort pour I’accueillir. De méme, la bénédiction de
la lune est considérée comme un accueil de la Présence divine. C’est
pourquoi il est nécessaire de se tenir a I’extérieur, sous le ciel
découvert, pour la réciter (Levouch 426:2 — ‘Hemdat Yamim 5:9).

De plus, puisqu’il est souhaitable de réciter la Bircat Halévana dans
un état de pureté, certains vont jusqu’a se tremper au mikvé ce jour-
la. Dans le méme esprit, il est important de ne pas se tenir sous un
toit, un arbre ou toute structure formant un « ohel », car cela pourrait
créer un écran et étre source de tum’a (impureté). Il faut donc veiller
a étre entierement & découvert sous le ciel, afin que rien ne
s’interpose entre soi et la lumiére de la lune (Maguéne Avraham, au
nom du Maharil 426:14).

Le ‘hassid Rav Moshé Avraham Barzovsky 97%%
(Qu'Hachem venge son sang) raconta une histoire
bouleversante qu’il vécut lors d’'un voyage en train a
travers la Russie. Il rencontra un vieux soldat non-juif,
étonnamment vigoureux malgré son grand age. En
entendant qu’il était juif, le vieil homme lui raconta qu’il
devait sa force et sa longévité a la bénédiction d’un Rav
célebre qu’il appelait « Rabbiner Isra¢l Fridman », en
vérité le Tsaddik de Roujine 7733.

Et voici ce que ce soldat lui raconta :

A 1’époque, le Rabbi de Roujine avait été arrété sur de
fausses accusations. Craignant que ses disciples ne
fassent tout pour le libérer, les autorités 1’enfermérent
dans une prison lointaine et isolée, dans une cellule
gardée en permanence par un soldat. Les gardes étaient
relevés toutes les quelques heures, et on leur avait
strictement ordonné que si le Rabbi venait a disparaitre,
celui qui était de garde serait exécuté.

28

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Rabbi Israél de Roujine 2”31, alors emprisonné dans une
cellule austere, fit preuve d’'un immense sacrifice pour
accomplir la mitsva de Bircat Halévana comme il se doit
: a ciel ouvert, et non sous un toit.

Une nuit, le Rabbi demanda au garde la permission de
sortir sur le balcon attenant a sa cellule pour réciter une
courte priere. Il voulait sanctifier la lune.

Le soldat refusa d’abord, terrifié par les conséquences.
Mais le Rabbi lui promit : « Si tu m’accordes cette faveur,
je te bénirai. Choisis un veeu et je te garantirai qu’il se
réalisera. »

Le garde demanda la force et une longue vie. Le Rabbi le
bénit, et le soldat accepta.

Le Rabbi sortit et commenca la Bircat Halévana avec une
ferveur extraordinaire. Soudain, le soldat réalisa que le
Rabbi n’était plus 1a — il ne voyait plus un homme
devant lui, mais un véritable flambeau de feu, sans
forme humaine.

Panique, le garde voulut mettre fin a cette scene, mais ne
trouva rien d’autre que des flammes a I’endroit ol se
tenait le Rabbi. Cela dura quatre heures entieres.
Lorsque le Rabbi eut terminé sa priere, il redevint un
homme, bondit dans sa cellule, et le soldat referma la
porte derriere lui. Juste a ce moment, le garde suivant
arriva, en retard — chose inédite. Il s’excusa, expliquant
qu’il s’était perdu, comme si les rues s’étaient
transformées sous ses pas. Un trajet qui aurait dd prendre
quelques minutes lui avait pris quatre heures.

Le vieux soldat conclut :

«Tu vois de tes yeux comment la bénédiction du Rabbi
s’est accomplie. Me voici aujourd’hui, vieux certes, mais
fort comme dans ma jeunesse. »

Et pour le prouver, il frappa la paroi métallique du wagon
de toutes ses forces — la rame entiére trembla, comme

si elle allait dérailler sous I’impact. (tiré du livre « Otser
Pelaot HaTorah » du Rav Ze'ev Zuckerman, parachat Bo)

29

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

9. Nuageux
On ne récitera la Bircat Halévana que lorsque la lune brille et que
I’on peut profiter de sa lumiére. Si le ciel est nuageux et que des
nuages épais masquent la lune, empéchant d’en profiter, la
bénédiction ne sera pas dite.

Cependant, s’il ne s’agit que de fins nuages et que I’on peut
distinguer — unigquement grace a la lumiére de la lune, sans autre
reflet ou enseigne lumineuse — une piéce d’une autre, alors la
bénédiction peut étre récité (Michna Broura 326:1 83 — ‘Hazon Ovadia
Hanouka 322 — Or Letsion Tome 4:3).

Pour le ‘Hida (Moré Baétsba §184) ainsi que pour le Ben Ich ‘Hai
(Vayikra 11 §23), méme un fin nuage suffit pour ne pas réciter la
Bircat Halévana. Il convient donc de se montrer scrupuleux et de
chercher a accomplir cette Mitsva lorsque la lune est « propre »,
sans nuages ni autre obstacle. Toutefois, si I’on se rapproche de la
fin du mois et que I’on risque de manquer la bénédiction, il est
permis de la réciter méme avec un fin nuage.

Si, au moment de la bénédiction, la lune est soudainement
recouverte par un nuage, on continuera la récitation. Mais si, avant
de commencer, on peut prévoir qu’un nuage risque de couvrir la
lune pendant la bénédiction, le Maguene Avraham (32681) tranche
qu’il ne faut pas commencer. (Michna Broura 326:1 83 — Kaf Ha’haim
326 §18 — ‘Hazon Ovadia Hanouka 322).

Cependant, a posteriori [T2}"72], si la bénédiction a été dite malgré
cela, certains avis sont indulgents et permettent de s’y appuyer,
mais il convient de I’éviter a priori [[177N2%] (‘Hazon Ovadia
Hanouka 322).

De méme, tout obstacle qui empéche de profiter de la lumiére de la
lune sera considéré comme un nuage épais, et la bénédiction ne
pourra pas étre dite (Biour Halakha 326, msm o033 7177).

En ce qui concerne celui qui porte des lunettes, il peut réciter la
Bircat Halévana méme si, sans elles, il ne pourrait pas voir la lune
(Ben Ich ‘Hai Vayikra II §24 — Kaf Ha’haim 426§3).

30

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Rabbi Yits’hak Abouw’hatsira 87} était reconnu
comme un enfant hors du commun. Dés son plus jeune
age, sa sainteté se faisait ressentir.

Un soir de Yom Kippour, en 1868, aprés une journée
entiére de prieres intenses, les fidéles de la synagogue de
son pére, Rabbi Yadkov Abou’hatsira 8"} — le célebre
Abir Yaakov — sortirent pour réciter la Bircat HalL évana,
la bénédiction de la lune.

Mais voila que ce soir-13, la lune restait cachée, voilée par
de lourds nuages. Le peuple attendait, priant en silence
que le ciel s’éclaircisse. Le temps passait, I’impatience
montait, et I’attente se prolongeait.

C’est alors que Rabbi Yadkov se tourna vers son jeune
fils, Yits’hak, un enfant de seulement huit ans, mais déja
empli de lumiére intérieure. Avec confiance et tendresse,
il lui dit : « Mon fils, veille a ce que nous puissions
réciter la Bircat Halévana. Toute la communauté
attend que la lune apparaisse.»

L’enfant, avec une simplicité bouleversante, ferma les
yeux, prononca quelgques mots, puis leva les mains vers
le ciel. En un instant, les nuages se disperserent. La lune
apparut, claire et radieuse, comme si elle avait été
appelée.

Tous restérent saisis. A ce moment-la, personne ne
doutait plus : ce jeune garcon portait déja en lui une force
spirituelle rare. Il avait touché le ciel... et le ciel avait
répondu.

10. En avion ?

Lorsqu’une personne se trouve a bord d’un avion et craint que le
temps de Bircat Halévana ne passe avant qu’elle puisse se trouver
sous le ciel a découvert, elle ne doit pas s’en priver pour autant.
Dans un tel cas, il est permis de réciter la bénédiction depuis
I’intérieur de 1’avion, a condition qu’elle voie clairement la lune.
L’absence de présence directe sous le ciel ne constitue pas un
empéchement, tant qu’il est impossible de faire autrement. Il ne faut

pas perdre la Mitsva pour cette raison. (‘Hazon Ovadia p363)

31

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

11. Debout

La Guémara (traité Sanhédrin 42a) rapporte un enseignement au
nom de Rabbi Yichmaél : « Si les enfants d’Israél n’avaient eu le
mérite que de saluer la Présence de leur Péere céleste une fois par
mois, cela leur aurait suffi. » Abayé ajoute : « Par conséquent, on
doit réciter cette bénédiction debout. » Marimeér et Mar Zoutra
s appuyaient ['un sur [’autre pour se soutenir et récitaient ainsi la
bénédiction de la Lévana. Fin de citation.

Le Tour et le Yad Rama (sur Sanhédrin) expliquent que, du fait de
leur age avancé et de leur faiblesse physique, ils ne pouvaient rester
debout sans aide et s’appuyaient donc sur I’épaule de leurs
serviteurs afin de respecter 1’obligation de réciter la bénédiction
debout.

On en déduit qu’un tel appui est considéré comme « étre debout »
pour une personne pour qui cela est nécessaire. Cependant, le
‘Hidouché Rabbi Akiva Eiger souligne qu’il est interdit, lorsqu’il
n’y a pas de nécessité, de s’appuyer sur une canne au moment de
réciter la bénédiction (Béour Halakha 326:2, Twpm 92m1).

Rav Ben Tsion Moutsafi Chlita (‘Hodech Bestion p301) écrit que
I’on devra mobiliser toutes nos forces pour accomplir cette
précieuse Mitsva, sans lésiner sur nos efforts ni nous laisser freiner
par la fatigue, la peur ou la paresse. Voici ses paroles : « L’homme
devra veiller a accomplir cette Mitsva avec une entiére abnégation,
sans se laisser arréter ni par la paresse du repos ou du sommeil, ni
par la peur de l’obscurité, ni par la pluie, le froid ou la chaleur. 1l
devra y insuffler une grande joie, car l’essentiel de sa valeur réside
dans le fait de l’accomplir avec un immense enthousiasme —
comme il venait de découvrir un grand trésor. »

12. Les pieds joints

Lors de sa récitation, on devra joindre les pieds, comme lorsque 1I’on
prie la Amida (Ben Ich ‘Hai Vayikra II §23 — ‘Hemdat Yamim Chap. 5
§20).

13. Dans la joie
La Bircat Halévana se récitera dans la joie, la sérénité et de maniére
claire, car ce moment est considéré comme si I’on accueillait la
Présence divine (la Chékhina).

32

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Pour celui qui jeine ce jour-la, comme par exemple a I’issue du 9
Av, il devra golter quelque chose avant de réciter la Bircat
Halévana afin de la dire avec joie et sérénité, sauf a I’occasion de
Yom Kippour : malgré le jeline, nous sommes heureux d’avoir été
pardonnés (Ben Ich ‘Hai Vayikra II §22 — Michna Broura 326:2 §11).

Durant tout le temps ou I’Admour Hazakeéne fut
emprisonné dans la forteresse de Petropavlovsk, des
commissions spéciales analysaient minutieusement les
dénonciations et les réponses qu’il avait données lors des
interrogatoires.

Ces interrogatoires n’avaient pas lieu dans la prison elle-
méme, mais dans un batiment officiel appelé le Taine
Sovet — le Conseil secret. Entre la prison et ce batiment
coulait le fleuve Neva, et un fonctionnaire était chargé de
faire traverser les prisonniers a bord d’une barque.
Rabbi Yossef Yits’hak raconte :

« Un jour, alors qu’on le transférait en barque pour un
nouvel interrogatoire, mon grand-péere, 1’Admour
Hazakeéne, apercut la lune dans le ciel et demanda au
fonctionnaire d’arréter la barque pour pouvoir réciter la
Bircat Halévana. Le fonctionnaire refusa.

Mon grand-pére lui dit calmement : “Si je le souhaite, la
barque s’arrétera toute seule.” L’homme ne le crut pas —
mais quelques instants plus tard, la barque s’immobilisa,
sans que personne n’y touche.

Le Rabbi commenca alors a réciter les versets du Téhilim
« Hallélou et Hachem min hachamayim », que 1’on récite
avant la bénédiction. Mais il s’abstint de prononcer la
Bircat Halévana elle-méme, et aussitét, la barque se remit
en mouvement.

Il s’adressa de nouveau au fonctionnaire : “Acceptes-tu
maintenant d’arréter la barque ?”’

L’homme lui répondit : “Et que me donneras-tu en
échange ?”

Le Rabbi répondit : “Je te donnerai une bénédiction.”

Le fonctionnaire accepta, la barque fut arrétée, et
I’ Admour Hazakéne récita la bénédiction sur la lune. Par
la suite, ce fonctionnaire connut une ascension fulgurante

33

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

et vécut de longues années, dans [’abondance et
I’honneur. »

Et le Rabbi Yossef Yits’hak ajouta :

« Enfant, je ne comprenais pas pourquoi mon grand-pére
avait tenu a bénir cet homme. Il aurait trés bien pu se
passer de lui.

Mais en grandissant, et en étudiant la profondeur de la
‘Hassidout, j’ai compris : toute mitsva doit s’accomplir
dans le cadre du monde naturel.

C’est ainsi que 1’on accomplit notre mission — faire de
ce monde une demeure pour le Divin, non en échappant
a la réalité, mais en I’intégrant. »

14. Chehe’heyanou
Pourquoi ne récite-t-on pas la bénédiction de “Chéhé’héyanou”
lors de la Bircat Halévana ?
Elya Rabba (426 §1), rapporte au nom du Kenesset HaGuédola
une premiére raison : on ne récite pas Chéhé’héyanou sur la Bircat
Halévana, car cette bénédiction n’est dite que lorsqu’il s’écoule au
moins trente jours entre deux accomplissements de la méme Mitsva.
Or, entre un renouveau lunaire et le suivant, il ne se passe en
moyenne gue vingt-neuf jours et demi, ce qui est insuffisant selon
cette régle.

Une seconde explication, également rapportée par I’Elya Rabba au
nom du Séfer Tanya Rabati (Simane 31), est que la bénédiction
spéciale récitée pour le renouveau de la lune contient déja I’essence
méme de “Chéhé’héyanou” : elle exprime la joie du renouveau,
I’émerveillement devant la lumicre retrouvée. Elle remplit donc le
role de cette bénédiction sans qu’il soit nécessaire de la dire
explicitement.

Le Chout Ktav Sofer (Ora’h ‘Haim, siman 34) explique, selon son
pére, le ‘Hatam Sofer, que Hachem a dit : « Apportez-Moi une
expiation pour avoir diminué la lune » (Traité Houlin 60b), ce qui
montre que cette diminution dépend de nos fautes, car la lune n’est
imparfaite que tant que le monde n’est pas encore réparé. Ainsi, la
bénédiction ne se dit pas, car elle rappellerait notre peine pour cette
imperfection.

34

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

C’est analogue a la discussion du Roch (Traité Bekhorot, Chapitre 8,
§8) a propos du Pidyon haben (rachat du Cohen) d’un enfant mort
apres 30 jours (que D.ieu nous en préserve) : certains disent qu’on ne
récite pas Ché’héyanou, car il rappelle la peine, d’autres qu’on peut
le dire, car on accomplit une mitsva.

Le Beth Yossef (Yoré Déa 305), le Maharik (z» ww) et le Rama
(306, 812) concluent qu’en cas de doute ou lorsqu’une mitsva
rappelle une peine, on ne dit pas le Ché’héyanou. Pour la Bircat
Halévana, puisque 1’on rappelle notre responsabilité dans la
diminution de sa lumiére, on ne récite pas cette bénédiction.

Il ajoute qu’en raison de cela, on ne récite pas non plus le
Ché’héyanou pour la Bircat Ha’hama (bénédiction du soleil), bien
que celle-ci s’accomplisse tous les 28 ans.

En effet, le verset dit (Yéchaya 30:26) : « Et la lumiére de la lune
sera comme la lumiére du soleil, et la lumiére du soleil sera sept
fois celle des sept jours ; lorsque Hachem aura frappé son peuple
par la captivité et aura brisé sa puissance, Il le guérira ».

Le verset montre que I’augmentation de la lumiére du soleil et de la
lune dépend de nous, par la réparation de nos actions.

Ainsi, lorsqu’on récite la Bircat Ha’hama, on se souvient que, a
cause de nos fautes, sa lumiére n’est pas encore pleinement
décuplée. C’est pourquoi on ne dit pas le Ché’héyanou a ce

moment-1a, conformément a la coutume d’Israél (voir également
Maharam Chik, Ora’h ‘Haim, Techouva 90).

15. Seul ou avec une assemblée

C’est une Mitsva de grande envergure de la réciter idéalement
[[21N2%] en tsibour afin de I’accomplir avec 1’assemblée, comme
il est écrit (Michlei 14:28) : « 772 1777 gy 273 Lagloire du Roi
réside dans une grande assemblée ».

Cependant, selon la loi stricte, il est permis de réciter la Bircat
Halévana seul, sans nécessiter de tsibour. C’est pourquoi, selon
certains avis (Biour Halakha 326:2, "1 898 1177), si I’on sait que I’on
pourra la réciter en tsibour avant le 10 du mois, il est recommandé
d’attendre, mais au-dela de cette date, il n’est plus nécessaire
d’attendre.

35

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Le ‘Hayé Adam (Klal 68) précise qu’a partir de trois personnes, cela
est déja considéré comme « T8 NTT O 273 », et il n’y aurait
donc pas besoin d’attendre.

Pour sa part, Rav Ovadia Yossef 9”8t (Hazon Ovadia ‘Hanouka,
p.366-367) tranche que si le moment de la récitation est arrivé, il est
préférable de la réciter seul plutdt que d’attendre pour la réciter en
tsibour, car la Halakha privilégie de se hater a accomplir une Mitsva
plutdt que d’attendre pour la faire en tsibour.

Ainsi, méme selon I’avis du Choul’hane Aroukh (326:2), qui
recommande d’attendre le Mostaé Chabat pour la réciter, dans le
cas ot I’on pourrait la réciter en semaine avec un tsibour ou attendre
jusqu’au Mostaé Chabat pour la réciter seul, le Chadr Hatsiyoun
(326820) précise qu’il ne faut pas attendre, car la réciter apres
Chabat n’est qu’un embellissement de la Mitsva, qui ne prime pas
sur I’urgence de se hater a ’accomplir.

De méme, si I’on a la possibilité de la réciter seul aprés Chabat ou
en tsibour en semaine, il ne faut pas attendre : on la récitera seul
apres Chabat (Echel Avraham — Michna Broura Dirchou 326:4 §20 note
19).

Un soir d’hiver particuliérement nuageux et pluvieux a
Paris, Rabbi Israél Abou'hatsera plus connu sous le nom
de Baba Salé, demanda a son gendre et a son petit-fils de
l'aider a descendre depuis le cinquiéme étage de
I'immeuble jusqu'a la cour, afin de réciter la bénédiction
de la lune.

Son gendre tenta de I’en dissuader : « Le ciel est
totalement couvert, la lune n’est pas visible.»

Mais le Tsadik insista, déja vétu de sa cape, décidé a
accomplir la mitsva a tout prix. Soutenu par ses proches,
il descendit lentement les nombreux escaliers.

Une fois dans la cour, il leva les yeux vers le ciel sombre.
A ce moment-1a, devant des témoins stupéfaits, Baba
Salé saisit sa canne, la leva doucement, et fit un geste
circulaire — semblable a celui de quelqu’un qui dissipe
de la fumée ou tire un rideau.

36

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Et 1a, sous les regards émerveillés, les nuages se
déchirérent miraculeusement, laissant apparaitre une
lune claire et brillante.

Tous ceux qui étaient présents récitérent la bénédiction
de la lune avec une ferveur rare, le cceur vibrant de
gratitude. Ce moment fut vécu par beaucoup comme une
véritable rencontre avec la Présence divine.

16. Les femmes ?
Les femmes sont exemptées de réciter la Bircat Halévana,
principalement parce qu'il s’agit d’une mitsva positive liée au temps
(mitsvat ‘assé chéhazman grama). Bien qu’elles puissent, dans la
plupart des cas, accomplir volontairement les mitsvot dépendantes
du temps — comme la Souka ou le Chofar — la bénédiction de la
lune constitue un cas particulier.

En effet, le Chla’h HaKadoch explique que la premiéere femme,
‘Havah, a ét¢ a I’origine du « défaut de la lune » par sa faute. Les
femmes s’abstiennent donc de cette bénédiction par forme de «
honte », conscientes de cette responsabilité spirituelle.

Le Ben Ich ‘Hai, ( Rav Pe’alim Tome 4, §34), développe cette idée et
propose une comparaison : de méme que la lune ne retrouve sa
plénitude qu’aprés sept jours de renouveau, la femme, elle aussi,
redevient pure aprés sept jours de nida. Il ajoute que le cycle
féminin est souvent d’environ trente jours, comme le cycle lunaire.

Cependant, il faut préciser que cette explication ne figure pas dans
les enseignements du Ari zal. Dans ses écrits, aucune interdiction
explicite ne mentionne que les femmes ne doivent pas réciter la
Bircat Halévana.

L’auteur du Be’Einay Chmouel ajoute que, selon le Chla’h
HaKadoch, puisqu’elles sont a ’origine de la diminution de la
lune, elles en sont exemptées, car « un accusateur ne peut devenir
un défenseur ». (Voir Maguéne Avraham, Simane 426 ; Michna Broura
426,1 ; Kaf Ha’haim ad loc. ; Or Létsion, Tome 4 §1.)

Néanmoins, Rav Ovadia Yossef zatsal (‘Hazon Ovadia — Hanouka,
p. 371) écrit que, bien qu’il ne soit pas d’usage de voir les femmes
réciter cette bénédiction, il est préférable — lorsque possible —

37

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

qu’elles s’en acquittent en écoutant un homme la réciter, avec
I’intention de les acquitter. (Voir son exposé p. 371-373.)

17. Non-voyant

Un non-voyant ne récitera pas la Bircat Halévana en raison d’une
makhloket entre les sages. Selon le principe de safek berakhot
lehakel, lorsqu’il existe un doute concernant une bénédiction, on
adopte une position indulgente et on ne la récite pas. Il essaiera donc
de s’acquitter de la bénédiction par I’officiant ou un membre de
I’assemblée, en le prévenant auparavant qu’il souhaite s’en
acquitter.

Quant au Michna Broura (426 ;281), il stipule que le non-voyant
devra réciter la Birkat Halévana. Mais les décisionnaires [séfaradim]
suivent plutdt le premier avis, celui de ne pas la réciter. (Ben Ich
‘Hai, Vayikra II §24 — Hazone Ovadia Hanouka p. 369)

Le Kaf Ha’haim (426 8§2) ajoute qu’en ce qui concerne le reste des
versets et des mentions apres la bénédiction, il pourra tres bien les
réciter lui-méme.

18. Endeuillé

11 est vrai que 1’endeuillé ne récite pas la Bircat Halévana durant les
sept jours de deuil. Et tout cela s’applique a condition qu’il lui reste
du temps pour réciter cette bénédiction durant ce mois, apres la fin
du deuil.

Mais s’il craint de ne pas pouvoir la réciter apres les sept jours, il
est permis de la réciter pendant les sept jours. Et il lui est permis de

sortir de chez lui pour la réciter en présence d’un minyan. (‘Hazon
Ovadia Hanouka p373 — Yalkout Yossef 426 ;36)

19. Propreté

Il convient de s'assurer que I'endroit ou l'on prévoit de réciter la
Bircat Halévana soit propre, en le balayant si nécessaire, afin
d’éviter toute présence d’impuretés ou de saleté. En effet, cette
bénédiction doit étre prononcée dans un lieu propre et pur, aussi
bien a la vue qu’a I’odorat.

Il est inapproprié de réciter cette bénédiction dans une ruelle
souillée, devant une poubelle ou a proximité d’eaux usées.

38

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Dans un tel cas, il faut s’éloigner d’au moins la distance visible
devant soi, et de quatre coudées (environ deux métres) sur les cotés,
ou bien de toute zone ou I’odeur n’est plus perceptible, également
sur une distance de quatre coudées. A défaut, il est préférable de ne
pas réciter la bénédiction du tout. (Kaf Ha’haim Falagi 35 ;2 — ‘Hazon
Ovadia ‘Hanouka p364)

Le ‘Hemdat Yamim (9 ;10) va jusqu’a dire que celui qui veille sur
son ame prendra grand soin de s’éloigner des lieux sales, afin de ne
pas y réciter la bénédiction. 1l est méme préférable de la réciter chez
soi dans un endroit propre, plut6t que sous le ciel a découvert dans
un lieu ou régne une mauvaise odeur, car cela profane la sainteté —
de la méme maniere que des sacrifices seraient rendus invalides —
et cela est considéré comme un rejet de la parole de d’Hachem,
comme 1’ont interprété les Sages sur le verset "car il a méprisé la
parole de I’Eternel"(Bamidbar 15 ;31).

20. Dans la pureté
Du fait que la récitation de la Bircat Halévana est considérée comme
un accueil de la Présence divine (la Chékhina), les personnes
pieuses ont 1’usage de se tremper au Mikvé dans la journée
précédant cette bénédiction. C’est une belle coutume, en particulier
pour celui qui n’est pas dans un état de pureté suite & une union
conjugale. (Ben Ich ‘Hai, Vayikra II §22)

21. Vétements
Le ‘Hemdat Yamim (9;11-12) écrit que lorsqu’on récite la Bircat
Halévana, il est important de se présenter avec respect et dignité.
En effet, nos Sages nous enseignent que ce moment spirituel est
comparable a une rencontre avec la Chékhina (la Présence divine).
C’est pourquoi il est juste et beau de s’y préparer comme on le ferait
pour une occasion importante.

Le prophéte Amos nous rappelle : « Prépare-toi a rencontrer ton
D.ieu, Israél » (Amos 4,12), et dans la Méguila d’Esther, on lit que
« nul ne peut entrer a la porte du roi en habit de deuil» (Esther 4,2).
Cela signifie qu’il faut éviter de faire cette pricre a la légere, en
habits négligés.

Malheureusement, il arrive que certains récitent cette bénédiction
sans y accorder suffisamment de respect, en sortant parfois méme
en pyjama.

39

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Or, si I’on comprend la grandeur de ce moment, saluer
symboliquement la lumiére renouvelée que Hachem nous donne
chaque mois, on réalise qu’il mérite notre attention et notre
préparation.

Dans cet esprit, il est recommandé, méme lorsqu’on récite la
bénédiction de la lune en semaine, de s’habiller avec soin : des
vétements propres et élégants, un chapeau ou une belle kippa, et une
allure soignée pour « accueillir la fiancée », comme nos Sages
comparent la lune renouvelée.

Profitons-en pour rappeler que ce principe s’applique a toute priére
quotidienne. On ne se présente pas pour prier comme on irait a la
plage, en jogging, tongs, sweat-shirt ou faire ses courses ! Dés que
I’on franchit la porte d’une synagogue, cela doit nous interpeller :
nous entrons dans un lieu saint. Ce n’est pas un endroit pour se
présenter négligé. Chaque Amida est un moment unique ot 1’on se
tient devant le Tout-Puissant ; il convient donc de montrer respect,
soin et dignité dans notre tenue et notre attitude.

Les décisionnaires ont beaucoup insisté sur cette préparation.
Certains vont jusqu’a dire que, pour cette raison, il est préférable de
réciter cette bénédiction le samedi soir, a la sortie de Chabat, car on
est alors déja vétu de beaux habits, parfumé et dans une atmosphere
de pureté.

22. Chaussures
Dans I’ouvrage ‘Hessed Lahalafim (426, §3), il est écrit qu’a I’issue
du 9 Av, on ne doit pas réciter la Bircat Halévana sans chaussures.
De méme, Rabbi ‘Haim Falagi était profondément attristé de voir
que, a I’issue de Yom Kippour, certaines personnes récitaient cette
bénédiction avec des chaussures en toile (Roua’h ‘Haim 603, §3).

Le Sdei ‘Hemed insiste fortement sur ce point (Yom Kippour 1, §1).
Le Michna Broura (426811) insiste également sur ce point : il
précise qu’a I’issue du 9 Av, la Bircat Halévana ne doit pas étre
récitée sans chaussures.

Rabbi Haim Kaniesky 9”p31 (Ichei Israél — Réponse 337) explique
gue méme celui qui porte des chaussures en caoutchouc (crocs ou
autres) devra les remplacer par de véritables chaussures, car le statut

de ces chaussures équivaut a étre pieds nus. Cependant, ’auteur du
Emeth Lé Yaékov estime que si ces chaussures en caoutchouc ou

40

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

en toile sont jugées honorables, il est permis de réciter la Bircat
Halévana avec. (Edition Dirchou du Michna Broura, Simane 426, note
24)

Ainsi, Rav Ben Tsion Moutsafi (‘Hodech Betsion p.335) rapporte
que les personnes scrupuleuses, par mesure de piété dans
I’accomplissement des mitsvot, chaussent leurs chaussures avant de
réciter la Bircat Halévana. lls prendront leurs dispositions avant
d’apporter leurs chaussures, par précaution et souci d’organisation.

23. Cimetiére

On ne récitera pas la Bircat Halévana dans un cimetiére,
principalement pour éviter une situation de «¥1% 331% -se moquer
du pauvre ». Cette expression fait référence a I’accomplissement de
mitsvot en présence de ceux qui ne peuvent plus les accomplir, a
savoir les défunts. Par respect pour eux, il est interdit de montrer
ouvertement 1’accomplissement de commandements dans un tel
lieu.

C’est la raison pour laquelle, par exemple, on a I’habitude de rentrer
les Tsitsit lorsqu’on entre dans un cimetiére. Ce geste, souvent
associé aux Tsitsit, s’applique en réalité a toutes les mitsvot
visibles, afin de ne pas attrister ou humilier les Néchamot./ames qui
n’ont plus la possibilité d’en faire autant.

De plus, il est approprié de réciter cette bénédiction dans un état de
pureté, tant physique que spirituelle. (Elya Raba 426 ;17 — Kaf hahaim
Falagi 35 ;12)

Il est également dit qu’un lieu de Touma comme un cimetiére est
propice a ce qu'un esprit d’impureté (AN M) s’attache a la
personne, que D.ieu préserve. (Chaar Hayi’houdim Chap4)

24. La lire dans un sidour
Le Mahatsit Hachékel écrit qu’il n’est pas conforme a la régle de
réciter la Bircat Halévana par cceur. Bien qu’il soit courant dans le
monde de dire cette bénédiction oralement sans la lire depuis le
début dans un sidour, cela n’est pas correct.

Il convient donc de la réciter a partir d’un sidour, car s’agissant
d’une bénédiction occasionnelle, tout le monde ne la maitrise pas
parfaitement, et il y a un risque d’erreur (Michna Beroura 100:1 82 ;
Atéret Paz §46).

41

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Agir ainsi constitue également un excellent moyen de renforcer la
concentration (Kaf Ha’haim Falagi 35:4 ; Pétah Hadvir, p. 98b).

25. Mot a mot
Maran Ha'Hida écrit : « Il convient de réciter la bénédiction mot
a mot, avec sérénité et dans un langage clair. En effet, celui qui
prononce cette bénédiction affirme accueillir la Présence divine —
comment pourrait-il alors le faire avec précipitation et négligence,
comme s'il avalait des paroles sacrées ? » (Atéret Paz §55)

C’est pourquoi il faut accorder une attention particuliére a la
prononciation de chaque mot de cette précieuse bénédiction, avec
calme et clarté, car par elle, on accueille la Chékhina (Présence
divine). Comment pourrait-on le faire en précipitant les mots, en
avalant lettres et syllabes ?

Comme le dit la Guémara (Berakhot 47a) : « Il ne faut pas jeter une
bénédiction de sa bouche. »

Chaque mot, chaque lettre, mérite d’étre articulé avec soin, sans étre
expedié ni déformé. 1l est donc essentiel de réciter cette priere avec
une élocution posée, une intention profonde (kavana) et dans la joie,
en restant pleinement conscient du sens des paroles que 1’on dit.

26. Mode d’emploi
La Bircat Halévana sera présentée pas a pas avec préecision dans la
seconde partie de I’ouvrage, accompagnée de sa traduction ainsi
que d’un commentaire enrichi. Voici toutefois ici un apergu concis
du déroulement de la Bircat Halévana.
La sédére débute par la récitation de deux Téhilim, destinés a se
préparer intérieurement et a contempler la grandeur d’Hachem.
Vient ensuite la bénédiction elle-méme, récitée avec joie et ferveur.
Aprés la bénédiction, on récite plusieurs versets et formules de bon
augure, tels que « Bessiman tov », « David Mélekh Israél », et
d’autres passages traditionnels.
On conclut ensuite par le Téhilim 121, qui affirme avec force que
Hachem veille constamment sur nous, protége nos pas et guide
chacune de nos actions, puis par le Téhilim 150, entiérement
consacré a la louange.

42

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Elle s’achéve par la récitation du Kaddich (si il y a un minyane), suivie
de « Chalom Alekhem » répétées trois fois, avant de danser dans la
joie et I’allégresse.

L’histoire se déroule a Constantinople, capitale de
I’Empire Ottoman. Un soir d’été, les Juifs de la ville
sortirent en nombre dans les rues pour réciter Bircat
Halévana. Par tradition, ils conclurent par une
proclamation joyeuse : « David, roi d’Israél, est vivant
et existe encore ! »

Ce méme soir, le sultan observait sa ville depuis le balcon
de son palais, admirant les lumiéres et ’ambiance festive,
quand il entendit ces cris monter des rues. En entendant
ces mots, il crut a une rébellion : comment ses sujets juifs
osaient-ils proclamer un autre roi au sein méme de sa
capitale ?

Furieux et inquiet, il ordonna dés 1’aube ’arrestation des
dirigeants de la communauteé juive. lls furent accusés de
trahison pour avoir proclamé un roi étranger. Les chefs
de la communauté tenterent d’expliquer qu’il s’agissait
d’une formule traditionnelle en I’honneur du roi David,
figure biblique morte depuis longtemps, mais le sultan
resta sourd a leurs explications. Il voyait dans cette
déclaration une insurrection et se préparait a les
condamner a mort.

La communauté était bouleversée. Personne ne savait
comment calmer la colére du sultan. C’est alors qu’un
jeune homme se leva et dit avec force :

« Puisque tout cela est arrivé a cause du roi David,
qu’il vienne lui-mé&me nous sauver ! »

Les Juifs se mirent a prier avec ferveur, demandant a
D.ieu la délivrance par le mérite du roi David.

Peu aprées, au cours d’'un grand banquet au palais, le
sultan perdit connaissance sans raison apparente.
Lorsqu’il revint a lui, il raconta avec stupeur une vision
qu’il avait eue pendant son évanouissement:

Un roi majestueux, couronné de pierres précieuses, était
apparu et lui avait dit : « Je suis David, roi d’Israél
Pourquoi as-tu emprisonné mes enfants ? Je

43

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

t’ordonne de les libérer immédiatement. »
A ses cOtés se tenait un général impressionnant, qu’il
identifia comme Yoav ben Tserouya, commandant du roi
David.

Tremblant, le sultan raconta cela a sa cour et donna
I’ordre immédiat de libérer les Juifs et d’annuler toutes
les accusations.

Les Juifs de Constantinople accueillirent cette nouvelle
avec une joie immense, reconnaissants a D.ieu et au
mérite éternel du roi David. Que son mérite protege
tout Israél. Amen.

27. Danser

Selon le commentaire du Darkey Moché (426§3), la Bircat
Halévana n’est pas seulement un moment technique dans le
calendrier juif, mais un moment profondément spirituel, qui doit
étre vécu avec joie.

Il souligne en particulier la coutume de danser pendant cette
bénédiction — notamment au moment ou I’on dit : « 137INY DWW
77432 DMIP -De méme que nous dansons devant toi... » —
comme ayant une signification mystique.

Il explique que cette joie et ces danses expriment un secret
kabbalistique majeur : elles symbolisent une union spirituelle,
comparable a des noces.

Dans son ouvrage Kaf Ha’haim (416811), I’auteur
rapporte une histoire impressionnante d’un Juif qui fut
sauvé des mains de meurtriers, en récompense de
I’accomplissement de la mitsva de Bircat Halévana.
Voici ce qui s’est passé :

Un Juif fut attaqué de nuit par des brigands qui voulaient
le tuer. Il leur demanda, avant de mourir, la permission
d’accomplir une derniére mitsva. Or, la lune venait tout
juste de renaitre. Alors, face a eux, il récita la bénédiction
de la lune avec une grande ferveur.

Et lorsqu’il arriva a la phrase « De méme que je danse
face a toi et que je ne peux te toucher... », il sauta et dansa
trois fois, selon la coutume.

44

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

C’est alors qu’un vent puissant et soudain se leva, le
souleva dans les airs et ’emporta au loin — sauvé de
leurs griffes.

On y voit la force spirituelle de cette mitsva et méme de
ses coutumes : le miracle ne s’est pas produit au moment
de la bénédiction, mais précisément au moment du saut
traditionnel ! Cela montre combien Hachem chérit méme
les usages institués par les sages d’Israél.

La lune, qui se renouvelle chaque mois, est vue comme une image
du peuple juif, ou de la dimension féminine dans le monde spirituel,
qui revient s’unir a son "époux", c’est-a-dire a la source divine ou a
son essence spirituelle. Ce retour et cette union représentent ce que
la tradition appelle le "Kidouch Ha'hodech", la sanctification du
mois, dans sa dimension la plus profonde.

En d’autres termes selon le Darkey Moché, danser sous la lune
n’est pas un simple geste de joie populaire : c’est un acte
symbolique et mystique, qui exprime le renouvellement du lien
entre ’homme et le divin, entre Israél et son Créateur. Et, conclut-
il, "le sage comprendra", ¢’est-a-dire que ce message s’adresse a
ceux qui cherchent a voir au-dela des apparences et a saisir les
profondeurs de chague Mitsva.

Mais attention : le Chlah Hakadoch nous met en garde quant a la
maniére d’effectuer les pas de danse lors de la bénédiction de la
lune. Il est essentiel de veiller & ne pas plier les genoux, afin
qu’aucune confusion ne puisse naitre et que I’on ne pense, a tort,
que I’on se prosterne devant la lune.

A la place, il convient simplement de soulever légérement les talons
en s’appuyant sur la pointe des pieds, dans un mouvement de
sautillement léger, comme le rapporte le Michna Broura (326, §14).

C’est pourquoi, lorsque 1’on danse en ronde a la fin de Bircat

Halévana, on prendra soin de garder les jambes droites, sans les
fléchir.

28. Chalom Aleikhém
A lissu de la Bircat Halévana, on répeéte trois fois « Chalom
Aleikhém » — la paix soit sur vous — pour exprimer que le
renouveau de la lune marque la fin des discordes et des accusations.

45

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Au commencement (Beréchit), la lune se plaignit en déclarant :
«Deux rois ne peuvent partager une méme couronne» (Rachi
Beréchit 1;16), provoquant ainsi une premiére forme de discorde.
Depuis lors, a chaque renouvellement, 1’ordre et 1’harmonie sont
rétablis.

Comme la toute premiére accusation (Kitroug) dans le monde fut
celle de la lune envers le soleil, affirmant I’impossibilité que deux
rois portent la méme couronne, ¢’est pourquoi, a I’issue de la Bircat
Halévana, nous pronongons « Chalom Aleikhem ».

Par ces paroles, nous affirmons notre aspiration a la paix et a
I’harmonie dans le monde. Chaque « Chalom » est une bénédiction
pour que les accusations s’éteignent, s’éloignent et que la concorde
régne dans toutes les relations.

De plus, aprés avoir invoqué dans la priere la chute de nos ennemis
par la formule « Que la crainte et I’effroi se saisissent d’eux, que
par la grandeur de Ton bras, ils deviennent muets comme la
pierre» (Chémot 15,16) — a ’endroit puis a I’envers contre Ceux qui
nous veulent du mal.

Pour montrer que cette malédiction n’inclut pas nos proches ni ceux
qui nous entourent, on se souhaite mutuellement : « Chalom
‘Aleikhém - Que la paix vous accompagne ». (Kaf Ha’haim 426 ;46
- Hemdat Yamim 5;26 - Pricha & la fin du Simane 426 — Michna Broura
426 ;2 §16)

Dans un registre plus profond, I'ouvrage Ora'h Tsadikim (Simane
27) du Rav Salman Moutsafi 2”7p31, selon les enseignements du Ben
Ich ‘Hai, rapporte que lorsque I'on dit « Chalom Aleikhém — 1%
Do'9Y», on doit avoir l'intention (kavana) de penser aux deux
premiéres lettres en acrostiche, qui sont Y%, et qui représentent la
notion de « Cha Nehorin ». Un concept, souvent mentionné en
Kabala, qui renvoie a une grande révélation de la Lumiére de la
Face d’Hachem, qui est Son amour, béni soit-Il, pour chaque Juif.
(Attention, toutes les images de corps et de visage mentionnées dans le
Zohar et dans d’autres ouvrages de Kabbale ont été utilisées uniquement
afin de rendre cette sagesse intelligible a 1’esprit humain. Sans ces
allégories, il serait impossible d’accéder a ces notions élevées.)

On le dira une premiére fois « Chalom Aleikhem — 029 219¥» en

se tournant a droite, une seconde fois vers la gauche. La troisiéme
fois sera dite en face, avec cette fois-ci I’intention (kavana) que le

46

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

terme « Chalom Aleikhem — 029} D1%%» a la méme guématria que
21 fois le Nom d’Hachem «7—1—1—"» (26), qui est mentionné dans
les Téfiline, et pour d'autres raisons encore plus profondes.

Méme si I'on n’a pas toutes ces connaissances, il est important de
savoir que ces gestes et paroles, en apparence simples, ont un grand
impact dans les cieux.

C’est pour cette raison que, selon les enseignements du Ari Zal,
méme si I’on récite la Bircat Halévana seul et que 1’on ne peut
s’adresser a une personne, on devra tout de méme dire « Chalom
Aleikhém » a trois reprises, car cela représente un langage de priere
permettant d’éloigner les accusateurs. Ainsi est la coutume des
Séfaradim (voir ‘Hodech Betsion, p. 416).

Pourquoi répéte-t-on trois fois « Chalom ‘Aleikhé¢m » ?

Apres avoir invoqué a trois reprises la chute de nos ennemis dans la
requéte, cette répétition de «Chalom ‘Aleikhém» refléte
exactement cette intention et symbolise la confirmation de la paix.
(Michna Broura 426816)

Mais encore, l’ouvrage Tadmei Haminhagim vé Mekorei
Hadinim (Roch ‘Hodech §460 p203) rapporte la raison pour laquelle
on dit « Chalom Aleikhém » trois fois s’explique a partir du verset
de Téhilim (119:165) : « 21221 1% 11 07N 928 27 0i%Y-Un
grand Chalom pour ceux qui aiment Ta Torah, et rien ne peut les
faire trébucher.»

Nos sages enseignent que le pluriel implique au moins deux, et que
le mot « 27 - grand » symbolise le chiffre trois. Ainsi, dans ce
verset, le mot «Chalom» est multipli¢é par trois, et de cette
« multiplication » découle la fin du verset : « rien ne peut les faire
trébucher. »

Pour refléter cette idée de paix compléte et de protection, on répéte
donc « Chalom Aleikhém » trois fois a I’issue de la Bircat Halévana.
Le Ben Ich Hai (Vayikra 2 §28) explique dans son ouvrage
Mekabtsel que la raison pour laquelle on dit trois fois Chalom
Aleikhém a I’issue de la Bircat Halévana est liée a un enseignement
du Midrach Tan’houma (Parachat Kedochim 15) : Rabbi Eléazar
dit : « Essaw, le méchant, versa trois larmes : une de son eil droit,
une de son il gauche, et la troisieme resta suspendue dans son cil

47

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

sans couler. Quand cela se produisit-il ? A I'heure ou Its hak
bénissait Yadkov. »

Le Ben Ich Hai explique que ¢’est pour cette raison que 1’on donne
trois piéces chague matin au moment de « 77 7721 - Va-yavarekh
David », lorsque I’on arrive au mot « 793 - Bakol », afin de nous
protéger de ’accusation liée a ces trois larmes, dont deux ont coulé
et la troisiéme est restée en suspens.

Le verset dans Yéchaya (32:17) dit : « £t [’ceuvre de la T: sédakg sera
leChalom », afin de régénérer la paix a cause des larmes d’Essaw
(wy), dont la guématria 396 est la méme que celle de Chalom
(@12%). Mais aussi, pour éveiller le mérite de Yaakov Avinou, dont
le nom 2p}?, doublé, équivaut également a celui de Chalom. C’est
pour cette raison que 1’on prononce trois fois le mot Chalom.

Le Ben Ich Hai conclut la fin de son développement en citant le
verset dans Chémouel 8 (25:6) : « Et vous direz : Ainsi Soit pour la
vie », qui fait référence a Yadkov qui n’est pas mort, et la suite du
verset dit : « Sois en Chalom, en Chalom ta maison, en Chalom tout
ce qui t 'appartient », mentionnant trois fois le mot Chalom.
J’ajouterai, avec I’aide de D.ieu, que le terme (Chemot15 ;18) « '3
T 0777 212 -Hachem régnera pour toujours et a jamais» a lui
aussi la méme valeur numérique que Chalom.

De plus, le mot Chalom répété trois fois a la méme valeur
numérique que le verset dans le Téhilim (121:6) : « 82 w7 oni
1292 0N 71231 - De jour le soleil ne t’atteindra pas, ni la lune
pendant la nuit». Ce psaume fait partie d’un texte de protection qui
affirme que Hachem protége Son peuple contre tous les maux et
malheurs, de jour comme de nuit.

Pourquoi inverser la mention de « Chalom ‘Alékhém » ?

On explique qu’il est important de bien distinguer qui pose la
question et qui y répond. Sans cette distinction, on pourrait croire
que celui qui répond est en réalité I’auteur de la question, car il n’est
pas évident au départ que ’autre a commencé. On ne comprendrait
alors pas pourquoi I’initiateur ne répond pas, alors qu’il est
important de répondre & une salutation, comme il est enseigne dans

48

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

la Guémara (Berakhot 6b) « Si une personne a salué son prochain et
que ce dernier ne lui répond pas, il est appelé voleur ».

C’est pourquoi on établit une distinction verbale : I’un dit « Chalom
‘Alékheém » et I’autre répond « ‘Alékhém Chalom ».

Mais encore, apres avoir demandé la chute de nos ennemis, d’abord
dans I’ordre puis a I’inverse, a trois reprises, nous proclamons
ensuite la paix entre nous, également a trois reprises et dans les deux
sens. L’inversion de la formule — répondre « ‘Alékhém Chalom » a
« Chalom ‘Alékhém » — suit le méme principe : la mention de paix
se dit a I’inverse, en écho a la requéte contre nos ennemis.

29. Chanter
Les communautés ashkénazes ont pour coutume de chanter
« Tovim Méorot Chébaram Elokénou. .. », tiré de la Téfila du matin
du Chabat (Halikhot Chlomo, p. 186, note 22; ‘Hazone Ovadia
‘Hanouka, p. 334).
Cette coutume s’est répandue et est méme entrée dans les usages de
certaines communautés séfarades.

30. Alénou Lechabéa’h

Dans certaines communautés majoritairement ashkénaze, il est
d’usage de réciter le premier paragraphe d’Aleinou Léchabéah
apres la Bircat Halévana.

En effet, certaines personnes pourraient, a tort, croire qu’en se
tenant face a la lune avec joie, on lui rend un hommage quelconque.
Pour dissiper toute ambiguité, on récite Aleinou Léchabéah, qui se
conclut par ces paroles claires : « Car I’Eternel est D.ieu dans les
cieux en haut et sur la terre en bas — il n’y en a pas d’autre. »

Ce geste vient affirmer que si nous sortons admirer la lune, c’est
uniguement pour reconnaitre la grandeur du Créateur, qui éclaire le
monde selon Sa volonté — comme le dit le verset d’Yechaya (40, 26)
: « Levez les yeux vers les hauteurs et voyez : qui a créé cela ? »
(Béour Halakha 426:2, Ty q12m1)

Le Séfer "Avodat Haboré" rapporte une autre raison : Aleinou
Léchabéah a été composé par Yéochoua bin Noun, et dont le visage
est comparé a la lune (Baba Batra 75a).

49

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

Cependant, le ‘Hida (Moré Etzba 190) écrit qu’il ne faut pas réciter
Aleinou Léchabéah apres la bénédiction de la lune, et telle est la
coutume des communautés séfarades.

Toutefois, si I’on récite la Bircat Halévana avec une communauté
qui a I’'usage de dire Aleinou, on le dira avec eux (‘Hazon Ovadia —
‘Hanouka, p. 334).

31. Its’hak
Le Sefer Tsourat Halevana (15:6) rapporte que certaines
communautés, notamment celle de Djerba, ont la coutume de dire
apres « Chalom Aleikhem » : « Its hak ! Its 'hak ! Its 'hak! ». Cette
pratique est liée a un enseignement du Midrach (Bamidbar Raba,
chapitre 2), selon lequel Avraham est comparé au soleil, Its’hak a la
lune, et Yaakov aux étoiles.
De plus, dans le piyout Ets Shaaré Ratsone, récité a Roch Hachana
a propos de la Akédat Its’hak, on lit : « /777 22 71 %7 87 28—
De gréce, que jamais le monde ne soit privé de lune », la lune faisant
allusion a Its’hak.

Ainsi, il est recommandé, aprés la Bircat Halévana, de contempler
le visage d’une personne portant le nom « Its’hak», afin
d’évoquer le mérite de notre patriarche Its’hak, qui est comparé a la
lune (Kaf Ha’haim Falagi 35 ;23 - Atéret Paz, chapitre 129).

32. Argent

Rav ‘Haim Falagi (Kaf Ha’haim 35:27) écrit qu’il existe une belle et
significative coutume consistant a contempler son reflet dans un
objet ou un ustensile en argent lors de la Birkat Halévana.

L'argent (kessef-np2) symbolise la misericorde, tandis que I'or
(zahav-27T) représente la rigueur (le jugement). Or, ce moment de
la bénédiction est un temps propice pour demander miséricorde. De
plus, la guématria du mot Zahav/or tend a décroitre (2=2 5= 7=1),
alors que celui de I’argent tend a croitre (80=F] 60=D 20=2), ce qui
correspond parfaitement a ce que nous exprimons dans cette
bénédiction : le souhait du renouvellement et du remplissage de la
lune, qui symbolise Israél, comparé a la lune dans sa croissance.

Il est d’ailleurs écrit que 1’on ne bénit la lune que lorsqu’elle est en
phase de croissance, et non lorsqu’elle est en déclin. (Voir le livre

50

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

‘Homat Anakh, a la fin des Kétoufim, dans le passage intitulé ‘Homa
Nissgava, page 196.)

Selon 1I’opinion du Rambam, la Bircat Halévana peut étre récitée
jusqu’au 16 du mois. Et c’est peut-étre pour cela que 1’on utilise
l’argent : car en guématria réduite, le mot kessef (160=5DD2)
équivaut a 16.

33. Secouer le vétement
Apres avoir récité la Bircat Halévana, il est de coutume selon le Ari
Zal, de secouer les pans de son vétement ou les coins du talit
katane, dans le but de repousser les forces spirituelles négatives
(‘hitzonime et klipot) qui sont, selon la tradition, liées a la plainte
originelle de la lune. (Kaf Ha’haim 326 ;48)

C’est également ce qui est a I’origine de 1'usage consistant a sortir
les Tsitsit a ce moment : a I’origine, le geste avait pour but de
secouer les coins du talit, et non simplement de les embrasser
comme on le fait souvent aujourd’hui. (Kaf Ha’haim Falagi 35 ;22)

34. Tsitsit
Aprés avoir récité la Bircat Halévana, il est recommandé de
regarder ses Tsitsit. Ce geste, apparemment simple, revét en réalité
une profonde signification.

D’abord, il constitue une continuité naturelle de la Mitsva : en
manipulant les Tsitsit, on les vérifie et s’assure qu’ils sont en bon
état, ce qui est déja en soi une action méritoire. On dit souvent que
« ce que voit ’ceil influence le cceur », et ici encore, le regard
favorise une prise de conscience intérieure.

Mais ce geste va plus loin : regarder les Tsitsit est également lié a
la présence Divine. Nos Sages enseignent que ce regard éléve
I’ame, renforce la conscience spirituelle et inspire la crainte du Ciel
(Yirat Chamayim). Il n’est pas anodin que les lettres du mot « reiya
— D87 — vision » soient les mémes que celles de « yir’a — NN —

crainte ».

Ainsi, ce moment est particuliérement propice : aprés avoir levé les
yeux vers le ciel pour bénir la lune, on baisse le regard vers les
Tsitsit, établissant un lien entre le haut et le bas. Une double
élévation, dans deux directions complémentaires. (Voir Kitsour Chla
p.54b — Kaf Ha’haim Falagi 35;22)

51

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

En effet, une des intentions requise a avoir lorsque I'on porte un
Talit, est de « voir » les Tsitsit afin qu’ils nous rappellent tous les
commandements, comme il est écrit : « Ce sera pour vous un Tsitsit
: vous le verrez [ourhitém], vous vous souviendrez de tous les
commandements, vous les accomplirez, et vous ne vous égarerez
pas [vélo tatourou] derriere votre coeur et derriére vos yeux. »

Cette vision des Tsitsit et ce rappel des mitsvot doivent, selon la
suite du verset, ne pas nous laisser emporter par la vision « égarée
» [tatourou] de notre coeur ou de nos yeux.

Rachi nous explique, que le mot «tatourou» et le méme mot
employé par la Torah pour designer la visite des explorateurs
[latour] qui ont trébuché.

Et Rachi commente sur le verset « Ne vous égarez pas apres votre
ceeur et apres vos yeux (Bamidbar 15,39) que « Le ceeur et les yeux
sont les explorateurs du corps, ils lui servent d’agents pour le
pousser a la faute : I'eil voit, le ceeur désire, et le corps accomplit
la transgression. »

Nos sages nous enseignent que les yeux voient ce que le coeur
désire. Le cceur et les yeux sont les explorateurs du corps, ce sont
eux qui lui propose la avéra (la faute.

C’est pour cette raison qu’au moment propice de la Bircat

Halévana, nous agissons ainsi afin d’attirer une influence favorable
pour le mois a venir.

35. Ségoulot
La récitation fervente de la Bircat Halévana constitue une précieuse
Ségoula dans certains domaines :
Pour le mariage :
Le Kaf Ha’haim (426 §10) rapporte une Ségoula pour les jeunes
hommes célibataires qui souhaitent se marier : « ils devront veiller
a réciter la Bircat Halévana avec beaucoup de ferveur et en
minyan, comme il est écrit dans le Séfer Hamidot LeMaharahn. »
Pour écarter le mal :

Il existe une précieuse Ségoula pour celui qui récite la Bircat
Halévana avec ferveur : selon 1’enseignement de nos Sages, de
mémoire bénie, aucun mal ni danger de mort ne lui surviendra

52

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

durant tout le mois (Moré Baétsba, section 188 ; Pa’had Yits’hak, 57a ;
Midrach Talpiot, 79a ; Kitsour Chlah).

Pour éviter une mort étrange :
De plus, celui qui récite la Bircat Halévana comme il se doit est

protégé d’une mort étrange (Kaf Ha’haim 426:10, au nom de Elya
Raba).

C’est pourquoi une personne malade est encouragée a puiser en elle
force et courage pour accomplir cette bénédiction avec la plus
grande concentration.

Si elle est dans I’impossibilité de sortir, elle pourra la réciter depuis
une fenétre. De méme, si le vent lui est nuisible, il est permis de
réciter la bénédiction a travers une vitre en verre (Kaf HaHaim Falagi,
35:3).

Contre les Maux de dents :

Lors de la Bircat Halévana, le Rav Israél Yaakov Kanievsky
57231, plus connu sous le nom de Steipeler, avait une habitude de

dire apres les mots « 17 1IRY DOWI», la formule suivante : « Ainsi,
aucun de mes ennemis ne pourra me nuire, et je n’aurai pas mal
aux dents.- S8 9% MY 89 MY 92 piasd 2%N P2 %o N D
B ». .

Un jour, sa femme souffrait de maux de dents intense. Le Steipeler
prononga cette phrase pendant la Bircat Halévana en mentionnant
son nom et peu apres, la douleur disparut totalement.

Elle confia I’histoire a leur fils, Rabbi ‘Haim Kanievsky ’px?,
tout en lui demandant de la garder pour lui. Elle craignait que cette
Ségoula ne fasse de son mari une « faiseur de miracles » et ne
perturbe son étude-limoud.

Rav Ovadia Yossef 2”px1 rapporte la méme Ségoula, mais sous
une autre formulation : il I’intercale & voix basse apres les mots «
TRYY 922 oW on 132 WY N9 » la requéte suivante : « 1137 M
DI 2N Y7 T NOW », puis il reprend avec « MW OTY9Y 78N
381 ». (‘Hazon Ovadia - Hanouka p. 331)

53

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

36. Mi cheberakh

Dans certaines communautés, il est de coutume que le Rav bénisse
les fidéles a l'issue de la Bircat Halévana, car ce moment est
considéré comme propice, les portes du ciel étant alors ouvertes.

37. Tsédaka
Rav ‘Haim Falagi, dans son ouvrage Roua’h ‘Haim (426:5),
enseigne qu’apreés la Bircat Halévana, il convient de donner trois
proutot (petite piéce) a la Tsédaka, en ayant 1’intention de hater la
Guéoula (la délivrance). Cette pratique s’appuie sur les propos du
Rambam (Hilkhot Matanaot Aniyim 10:1) : « Israél ne sera délivré
que par la Tsédaka. »

Le Sefer Yémei David (Maasséi Tsédaka §30) explique que ces trois
proutot correspondent aux trois occurrences du mot « K - lumiére»
dans le verset : « [IYTY AT NI DT NIND 73290 I8
oYY - Etla lumiere de la lune sera comme la lumiére du soleil,
et la lumiére du soleil sera multipliée par sept. » ('Yéchayahou 30:26)

Sur le plan kabbalistique, ces trois lumieres permettent de dissiper
toutes les accusations dirigées contre la Chochana ‘Elyona — la «
rose supérieur » — symbole d’un aspect spirituel élevé du peuple
d’Israél. Cette image représente une beauté spirituelle, comparable
a une rose au milieu des épines, c’est-a-dire entourée de forces
négatives.

Comme le Zohar (Toldot 137a), commentant le verset de Chir
HaChirim (2:2) « D717 12 73Ww> - Comme une rose parmi les
épines », explique que cela fait allusion a la Chochana ‘Elyona,
préservant sa pureté et sa lumiere malgré I’opposition qui I’entoure.

Cependant, selon les enseignements du Ari zal (Chaar HaKavanot, p.
52b), il est déconseillé de donner la Tsédaka durant la nuit.

Le ‘Hida (Birkei Yossef — Ora’h ‘Haim 235:1) note également que la
nuit est un temps de « *I- rigueur », moins favorable a
I’accomplissement de cette Mitsva.

Le Mahari Tséma’h précise que cette réserve ne concerne que les
cas ou I’on donne la Tsédaka avec une intention mystique, dans un
but de protection ou de bon augure. En dehors de ce cadre, il est
tout a fait permis de donner la Tsédaka, méme la nuit.

54

eI 3o



-HALEVANA BROURA-
~C_ T TS

La raison profonde en est que, selon la Kabbale, la nuit est le
moment ou les k6’hot ha’hitsonim (forces négatives extérieures)
ont plus d’influence. La Tsédaka, en tant que Mitsva trés élevée,
pourrait « éveiller » ces forces, entrainant une réaction spirituelle
néfaste — que D.ieu nous en préserve. Cela concerne
particulié¢rement les dons accompagnés d’intentions ésotériques.

Néanmoins, d’un point de vue halakhique, aucun interdit n’existe a
ce sujet.

Pour ceux qui désirent agir de maniére optimale, Rav Ben Tsion
Moutsafi chlita rapporte dans son ouvrage ‘Hodech Betsion (p. 424)
qu’il est préférable de donner la Tsédaka apres “hatsot (la moitié de
la nuit), moment a partir duquel I’influence des forces de rigueur
commence a diminuer. Ainsi, on prendra soin de mettre de c6té trois
pieces destinées a étre données ce soir-la, apres avoir récité la Bircat
Halévana, une fois ‘hatsot passé.

55

eI 3o



