


Merci  de  nous  faire  part  de  vos
remarques ou suggestions

www.OVDHM.com
info.ovdhm@gmail.com

 
Nous autorisons la reproduction
et l’enregistrement de parties de
cet  ouvrage  sous  quelle  que
forme  que  ce  soit,  pour  une
diffusion  et  utilisation
personnelle et non commerciale,
ou  pour  une  étude  de  groupe.

Premiière Edition
Imprimé en Erets Israël 

Bneï Brak – CHEVAT 5786
©Tous droits appartenant à OVDHM

EDITION OFFERTE 
NE PEUT ETRE VENDU



 

2  

 



 

3  

 

  



 

4  

 

  



 

5  

 

  



 

6  

 

 

 

 

SommairE 
Introduction ...............................................................................9 

1. Recevoir la Chékhina ..................................................... 10 

2. La grandeur de cette mitsva ............................................ 11 

3.  Simane תכ״ו - bien plus qu’une référence. ...................... 13 

4.  Le renouveau, tout un symbole ....................................... 13 

5. Comme la lune, Israël demeure ...................................... 14 

6. Leçon de la Lune : Recevoir, Briller et Se Renouveler .... 15 

  La Face de la halakha ............................................................ 17 

1. Comprendre le Molad : fondements et calculs................. 17 

2. Le Moment Propice pour Réciter la Bircat Halévana ...... 19 

3. Temps ............................................................................ 21 

4. Be n Hachmachot - Entre le coucher du soleil et la sortie des 

étoiles .................................................................................... 21 

5. A l’aube ......................................................................... 22 

6. Jusqu’à quand ? .............................................................. 23 

7. Mostaé Chabat ............................................................... 23 

8. A ciel ouvert .................................................................. 28 

9. Nuageux......................................................................... 30 

10. En avion ? .................................................................. 31 

11. Debout ....................................................................... 32 

12. Les pieds joints........................................................... 32 



 

7  

 

13. Dans la joie ................................................................ 32 

14. Chehe’heyanou........................................................... 34 

15. Seul ou avec une assemblée ........................................ 35 

16. Les femmes ? ............................................................. 37 

17. Non-voyant ................................................................ 38 

18. Endeuillé .................................................................... 38 

19. Propreté ...................................................................... 38 

20. Dans la pureté ............................................................ 39 

21. Vêtements .................................................................. 39 

22. Chaussures ................................................................. 40 

23. Cimetière ................................................................... 41 

24. La lire dans un sidour ................................................. 41 

25. Mot à mot ................................................................... 42 

26. Mode d’emploi ........................................................... 42 

72.  Danser ........................................................................ 44 

28. Chalom Aleikhèm ...................................................... 45 

29. Chanter ...................................................................... 49 

30. Alénou Lechabéa’ḥ..................................................... 49 

31. Its’hak ........................................................................ 50 

32. Argent ........................................................................ 50 

33. Secouer le vêtement.................................................... 51 

34. Tsitsit ......................................................................... 51 

35. Ségoulot ..................................................................... 52 

36. Mi cheberakh ............................................................. 54 

37. Tsédaka ...................................................................... 54 

 

 



 

9  

 
  



 

10  

 

 

IntroductioN 
 

1. Recevoir la Chékhina 
Dans la Guémara (Sanhédrin 42a), il est rapporté : « Rabbi A’ha bar 

‘Hanina a dit au nom de Rabbi Assi, lui-même au nom de Rabbi 
Yo’hanan : Quiconque bénit le mois (en récitant la Bircat HaLévana) 

en son temps, c’est comme s’il accueillait la Chékhina (La 

Présence Divine). » 

La Guémara s’interroge alors : comment une simple bénédiction sur 

la lune peut-elle être assimilée à la réception de la Chekhina ? Elle 
répond en s’appuyant sur un enseignement fondé sur une guézéra 

chava (analogie de langage). 

Il est écrit dans la paracha de la sanctification du mois (Chémot 12:2) : 

« Ce mois-ci sera pour vous le premier des mois de l’année –  ׁהַחדֶֹש

ים הז  ֶּהַ  לָכֶם ראֹשׁ חֳדָשִׁׁ . » Et plus loin, dans le Cantique de la mer 

(Chémot 15:2), nous lisons : « Voici mon D.ieu, je Le glorifierai – 

הו  -א   ז ה י וְאַנְו  לִׁ . » 

Les Sages rapprochent ces deux versets par le mot commun « ז ה - 
voici». De la même manière que lors de la traversée de la mer, les 

Bneï Israël ont mérité une révélation si claire de la Chékhina qu’ils 

ont pu désigner Hachem du doigt en proclamant : « Voici mon D.ieu, 
je Le glorifierai », ainsi, quiconque récite la bénédiction de la lune 

à son moment opportun, c’est comme s’il recevait lui aussi la 

Chékhina en face de lui. 

En effet, à travers le spectacle de la lune et des astres célestes qui 

accomplissent avec fidélité et constance la mission que le Créateur 



 

11  

 

leur a confiée, sans jamais faillir, se révèle à nos yeux la grandeur 

infinie d’Hakadoch Baroukh Hou. 

Les Richonim (Rabanim commentateurs éminents du Talmud ayant vécu du 

XIᵉ au XVᵉ siècle) éclaircissent cet enseignement de la guémara et 

expliquent que, bien que la Chékhina se soit voilée depuis la 
destruction du Beth Hamikdach, il reste néanmoins un reflet 

perceptible de la grandeur d’Hakadoch Baroukh Hou dans le monde 

: le renouveau de la lune. 

Lorsqu’un homme contemple la beauté de la création et médite sur 

le cycle lunaire, en récitant la Bircat Halévana, il est considéré 
comme accueillant la Chekhina elle-même. (Talmidei de Rabénou 

Yona dans leurs commentaires sur le Rif (Traité Berakhot 21a du Rif), 

ainsi que le Méïri et le Béour Halakha (Simane 426 ד''ה ומברך מעמד). 

2. La grandeur de cette mitsva 
Voici l’avis de nos Sages au sujet de la grandeur de cette Mistva, 

qui est la Bircat Halévana. 

- Rabénou Yéhonatan de Lunel (sur le Rif, traité Sanhédrin42a) 
demande pourquoi cette Mitsva est-elle si importante ? 

Parce qu’il ne reste, dans toute la création du ciel et de la terre, 

aucun signe aussi clair et perceptible, accessible aussi bien aux 

sages qu’aux simples, qui atteste que le monde a été créé, si ce n’est 

le cycle de la lune. 

En effet, la lune diminue peu à peu, jusqu’à disparaître totalement, 
sans laisser la moindre lumière visible. 

Puis, chaque mois, elle réapparaît et se renouvelle, preuve éclatante 
que le monde a un Créateur capable, à chaque instant, de faire 

revenir le néant à l’existence, et inversement. 

Celui qui loue Hachem par la Bircat Halévana, pour ce renouveau 

affirme devant tous qu’il existe un Créateur à l’univers. 

Et c’est là le fondement même de la foi : croire, reconnaître, et ainsi 

ressentir la crainte respectueuse qui pousse à ne pas s’écarter de Ses 

commandements. 

C’est pourquoi, étant considéré comme accueillant la Présence 
divine, on doit réciter la Bircat Halévana debout, avec respect et 

grandeur. 

 



 

12  

 

-Rabbénou Bé'hayé ( Chémot 12,2) fait remarquer que la Bircat 

Halévana doit être considérée comme une reconnaissance de la 

suprématie d'Hachem, ayant créé le monde ex-nihilo. Le 
renouvellement de la lune fait allusion à la création du monde. 

 

-Le Maharcha explique, au nom du Rivam qu’étant en Galout 
(exil), le peuple d’Israël ne mérite pas de voir la Chekhina, en raison 

de l’absence du Beth Hamikdach.  

Cependant, grâce à l’accomplissement de Bircat Halévana, qui 

symbolise le renouveau, un message d’espoir est transmis à Am 

Israël : Tout comme la lune renaît après s’être éclipsée, notre 
destinée aussi se renouvellera, et nous mériterons à nouveau de 

recevoir la Chékhina, dans le Beth Hamikdach reconstruit.  

 

-Le Levouch (Ora’h ‘Haïm 426) précise que, bien que toutes les 
merveilles du ciel témoignent de la grandeur divine, c’est le 

mouvement régulier et le renouvellement visible de la lune qui se 

manifestent de manière la plus claire et la plus compréhensible aux 
yeux de l’homme. 

 

-Le ‘Hemdat Yamim écrit à ce sujet que nos Sages de mémoire 

bénis, ont enseigné que la Torah aurait pu débuter non pas par la 
création du monde [Berechit], mais par le verset : “Ce mois-ci sera 

pour vous le premier des mois”. 

Pourquoi ? Parce que l’idée même de renouvellement du mois — à 

travers la lune — porte en elle un message fondamental : le monde 

n’est pas régi par un ordre figé ou par des lois naturelles seules, 
comme le prétendent certains heretiques. La lune, qui renaît chaque 

mois, témoigne qu’il existe un Créateur qui renouvelle sans cesse 

Son œuvre, qui dirige le monde avec volonté et puissance. 

Elle prouve que rien n’arrive par hasard, ni bien ni mal, sans que 

cela ne procède de la parole du Maître de l’univers. Et c’est 
précisément pour cette raison que cette mitsva — la sanctification 

du mois — est si précieuse : elle incarne la foi en un monde créé, 

vivant, et dirigé par Dieu. 



 

13  

 

C’est pourquoi nos Sages ont déclaré qu’un tel verset aurait été 

digne pour debuter la Torah, tant il révèle la grandeur du Créateur, 

au même titre que le récit de la Genèse lui-même. 

3. Simane תכ״ו - bien plus qu’une référence. 
Les lois de la Bircat Halévana sont rapportées dans le Choul’han 

Aroukh, Ora’h ‘Haïm, simane תכ"ו.  

Ce simane contient une allusion remarquable : תכ"ו peut être lu 

comme l’acronyme de " ירָאו   כו' תִׁ '" – ce qui signifie à la fois « vous 

craindrez Hachem(26) » mais aussi, par une autre vocalisation, « 
vous verrez Hachem(26) ».  

Une double lecture qui résume tout le sens de cette bénédiction : 

c’est en observant le renouveau de la lune que nous apprenons à 

voir Hachem dans Sa création, et de cette vision naît la crainte 

révérencielle. Voir, c’est prendre conscience. Craindre, c’est 
respecter cette présence. Deux mouvements qui se rejoignent dans 

cette mitsva lumineuse. 

Ce regard élève l’âme, renforce la conscience spirituelle et inspire 

la crainte du Ciel (Yirat Chamayim). Il n’est pas anodin que les 

lettres du mot « reïya – ראית – vision » soient les mêmes que celles 

de « yir’a – יראת – crainte ». 

4. Le renouveau, tout un symbole 
Le cycle lunaire est symboliquement associé au peuple juif. 

Au milieu du mois hébraïque, la lune commence à décroître, jusqu’à 

sembler avoir complètement disparu. Puis, avec la nouvelle lune à 

Roch 'Hodech, elle renaît, croît et s’intensifie. 

Il en va de même pour le peuple juif, qui traverse parfois des 
périodes d’oppression et de déclin, mais finit toujours par se relever, 

croître et se renforcer. 

Le renouveau de la lune est qualifié de «עטרת תפארת-couronne de 

gloire » pour Israël, car il témoigne que, même après une période 

de déclin et d’affaiblissement, la nation juive est destinée à renaître 
et se renouveler, tout comme la lune qui revient après sa diminution. 

La royauté de David est elle aussi comparée à la lune.  



 

14  

 

Quinze générations séparent Avraham de Chlomo. Cette montée en 

puissance évoque les quinze jours de croissance de la lune, jusqu'à 

son apogée, la pleine lune. 

Mais, tout comme la lune commence ensuite à décroître, la grandeur 

du royaume déclina à partir de la fin du règne de Chlomo. Quinze 
générations plus tard, sous le roi Tsidkiyahou, ce processus 

s’acheva avec l’exil et la destruction du Beth Hamikdach. 

La nouvelle lune nous rappelle que la lumière d’Hachem ne 

disparaît jamais vraiment. Même lorsqu’elle semble voilée, elle est 

destinée à briller de nouveau. Elle nous enseigne que malgré les 
épreuves et les descentes, le but final est de retrouver cette 

proximité lumineuse et éternelle avec Lui. 

5. Comme la lune, Israël demeure 
Le prophète Yirmiyahou déclare : 

« Ainsi parle Hachem, qui donne le soleil pour éclairer le jour, fixe 

les lois de la lune et des étoiles pour illuminer la nuit… Si jamais 

ces lois venaient à disparaître devant Moi – parole de Hachem – 
alors aussi la descendance d’Israël cesserait d’être un peuple devant 

Moi, tous les jours.» (Yirmiyahou 31:34-35) 

Le nom « Hachem-Tsévakaot », littéralement « le Dieu des 

armées», fait allusion à l’organisation rigoureuse du cosmos. 

Hachem a structuré l’univers en constellations, en cycles, en 
régularités, et les dirige avec précision.  

Ces lois naturelles ne sont pas le fruit du hasard : elles sont 

l’expression directe de Sa parole. Depuis la création, Il a instauré 

un ordre, des règles fixes que les astres suivent sans jamais dévier. 

Ce que l’on appelle communément la « nature » n’est autre que la 
mise en œuvre fidèle de la volonté d’Hachem.  

D'ailleurs la guématria de « Hatéva/ La nature » est la même que 

celle de « Elokim/D.ieu », car derrière le mécanisme parfait de la 

nature se cache la main d'Hachem. 

Dans ce verset, Hachem nous enseigne une vérité fondamentale : de 

même que les lois célestes sont immuables, de même le lien qui 

L’unit au peuple d’Israël est éternel et inaltérable, quelles que soient 
les épreuves traversées. 



 

15  

 

Parmi tous les éléments de la création, c’est sans doute la lune qui 

incarne le mieux cette obéissance parfaite à la parole divine. Son 

cycle, avec ses phases variables et pourtant si régulières 

 

6. Leçon de la Lune : Recevoir, Briller et Se 

Renouveler 
Le peuple juif, Am Israël, compte et se renouvelle avec la lune. 

Comme la lune ne brille que par le reflet du soleil, ainsi le peuple 
juif est dépendant : sa grandeur, sa force et sa pérennité ne viennent 

pas de lui-même, mais de sa capacité à recevoir et refléter la lumière 

divine. Le ‘Aroukh Hachoul’hane (426, §2) souligne cette réalité en 
rappelant que la lune ne possède aucune lumière en elle-même. 

Cette donnée naturelle devient alors un profond enseignement 

spirituel : de la même manière, le peuple juif reçoit toute sa 

splendeur de la Torah que Hachem lui a donnée. Sa force et son 
éclat ne proviennent pas de lui, mais de sa capacité à se placer 

humblement derrière Hachem. 

Le mot Levana ne désigne pas seulement la lune : il évoque aussi la 

racine lavan, « blanchir ». À chaque renouveau lunaire, un message 

nous est transmis : même après l’obscurité, il est toujours possible 
de se purifier, de se renouveler et de retrouver sa clarté. La lune ne 

reste jamais figée dans son effacement ; elle renaît, se blanchit à 

nouveau et retrouve sa lumière. De la même manière, le peuple juif 
porte en lui cette capacité unique de se relever, de se purifier et de 

recommencer, avec confiance et humilité. 

Cette idée est particulièrement mise en valeur dans les prières du 

Chabbat, où l’on récite : « Le matin, je chanterai Ses louanges, et la 

nuit, j’aurai foi en Lui » (Psaume 92:3). Symboliquement, c’est 
dans l’obscurité – symbole des épreuves et de la rigueur – que la foi 

devient essentielle. Ce n’est donc pas un hasard si le tout premier 

commandement adressé au peuple juif, avant même la sortie 
d’Égypte, concerne le Rosh ‘Hodech – le renouveau du mois – fixé 

selon le cycle lunaire. La lune nous enseigne ainsi l’humilité, la 

confiance et la possibilité constante de renouveau. 



 

16  

   



 

17  

 

  

 Halakha Broura 
 

1. Comprendre le Molad : fondements et 

calculs 
Avant d’aborder les règles pratiques relatives à la Bircat Halévana 

(la bénédiction de la lune), il est essentiel de comprendre la notion de 

Molad, qui constitue la base des calculs liés au cycle lunaire. Cette 

précision est indispensable pour déterminer les moments propices à 
la récitation de cette bénédiction. 

Le Molad désigne le moment précis où la lune « renaît ».  

Le terme lui-même est dérivé du mot hébreu nolad, qui signifie « 

naissance ». Il correspond à l’instant où la lune se trouve 
exactement entre la terre et le soleil, rendant sa face invisible depuis 

notre planète. Ce moment marque le début théorique du cycle 

lunaire. Le nouveau mois juif, quant à lui, commence dès que la 
lune s’éloigne de cette conjonction et qu’un fin croissant devient 

visible dans le ciel. 

 



 

18  

 

Dans le calendrier hébraïque, le Molad est une donnée essentielle. 

Chaque Chabat précédant Roch ‘Hodech (le début d’un nouveau 

mois), l’officiant de la synagogue annonce l’heure exacte du Molad. 
Ce moment théorique repose sur une tradition transmise oralement 

depuis Moché Rabénou, selon laquelle met en moyenne 29 jours, 

12 heures et 793 ‘halakim pour accomplir son orbite.  Soit environ 
44 minutes et 3,3 secondes. Cette durée s’exprime en hébreu par la 

formule : כ״ט י״ב תשצ״ג. 

 

Mais que sont exactement les ‘Halakim mentionnés dans le 

calcul du Molad ?  

Une heure est divisée, selon la tradition hébraïque, en 1080 

‘Halakim (voir Michna Broura 326,4 §19). Puisqu’une heure contient 
3600 secondes, chaque ‘Helek équivaut donc à environ 3,33 

secondes. Cette unité de mesure fine permet une extrême précision 

dans les calculs astronomiques traditionnels, notamment pour 
déterminer l’instant exact du Molad. 

Le calcul du Molad permet d’établir avec précision les dates du 
calendrier juif, notamment celle de Roch ‘Hodech chaque mois, et 

surtout celle de Roch Hachana, qui dépend du Molad de Tichri.  

Dans plusieurs domaines de la Halakha, les repères temporels sont 

fondés non sur une simple date mais sur le moment exact du 

renouvellement lunaire. C’est notamment le cas de la Bircat 
Halévana, où la précision du cycle lunaire détermine la période 

adéquate pour réciter cette prière. Il est donc recommandé de prêter 

attention à l’annonce du Molad, qui constitue la base de nombreux 
calculs calendaires. 

Il y aurait encore beaucoup à dire sur ce sujet, notamment sur la 
manière dont il se calcule. En effet, il existe différents avis et 

diverses méthodes. Toutefois, ce n’est pas l’objectif de cet ouvrage 

; nous avons simplement apporté ici une explication concise afin 
d’offrir un éclaircissement général. 

 

 



 

19  

 

2. Le Moment Propice pour Réciter la Bircat 

Halévana 
La Bircat Halévana, bénédiction dédiée au renouveau lunaire, se 

récite pendant la première quinzaine du mois hébraïque, lorsque la 

lune est croissante. Toutefois, les avis divergent quant au moment 

exact à partir duquel il est permis de commencer cette bénédiction. 
On distingue principalement trois approches : 

 Dès le Molad – selon le Rambam (Hilkhot Berakhot 10:17), le 
Smag (§27) et le Sefer Hakané, il est possible de réciter la 

Bircat Halévana immédiatement après le Molad, moment 

théorique de la conjonction entre la lune et le soleil (voir 

Maguène Avraham 426:13). 

 Après 72 heures (trois jours) – d’après le Peri Mégadim, il 

convient d’attendre trois jours entiers après le Molad. Cette 

opinion est suivie principalement par les communautés 

ashkénazes. 

 Après sept jours – selon le Choul'han Aroukh (426:4), il faut 

attendre sept jours complets depuis le Molad. Cet avis, fondé 

sur des enseignements kabbalistiques, est adopté par la majorité 

des communautés séfarades. 

 Le Maran Rabbi Yossef Karo, dans le Choul'han Aroukh, 
tranche en faveur de cette dernière opinion : "On ne récite pas 

la bénédiction de la lune avant que sept jours ne se soient 

écoulés depuis le Molad." (Ben Ich ‘Haï, Vayikra II §23 ; Kaf 

Ha’haïm 426:21 ; ‘Hazon Ovadia ‘Hanouka p.361) 

Cette précaution repose sur des fondements spirituels profonds. Le 
Maguid Mécharim, œuvre de révélations célestes adressées à 

Rabbi Yossef Karo, rapporte au nom de l’ange : "Il ne faut pas 

réciter la bénédiction avant sept jours, car durant cette période, des 

forces impures cherchent à s’attacher à la Knesset Israël hatata (la 
dimension spirituelle inférieure du peuple d’Israël, selon la Kabala). 

Il faut donc laisser s’écouler sept jours, en allusion aux sept jours 

de la Création, pour que ces forces se dissipent. Si l’on précipitait 
la bénédiction, on risquerait un mélange du sacré et du profane." 

(Kaf Ha’haïm 426:61) 

Cependant, dans les pays de diaspora, où les conditions climatiques 
(notamment l’hiver) rendent l’observation de la lune difficile, les 

décisionnaires permettent de réciter la bénédiction après trois 



 

20  

 

jours, a priori [לכתחלה], de crainte de rater entièrement l’occasion. 
(‘Hazon Ovadia ‘Hanouka p.363) 

 

L’histoire est rapportée dans le livre Masso'ot 

Yeroushalayim (chap. “Notein baYam Darekh”, §5-6) : 

Rabbi ‘Haïm Eléazar Chapira zatsal, auteur du Min'hat 

Elazar, alors qu’il était en route vers Erets Israël pour 

rendre visite au Saba Kaddicha Maharsha Alfandri 

zatsal. 

Un matin, alors que le Rav se trouvait à bord du navire 

Orient, en direction de la Grèce, un autre grand bateau 

s’approcha dangereusement du leur, si proche qu’il n’y 

avait que quelques coudées d’écart. Un choc aurait été 
fatal, et tous les passagers du pont supérieur étaient en 

panique. Par miracle, les marins parvinrent à faire dévier 

leur navire à la dernière seconde, grâce à une manœuvre 

technique très risquée. 

Le capitaine déclara ensuite qu’un tel sauvetage en mer 

était rarissime. 

Plus tard, Rav ‘Haïm Eléazar déclara qu’il avait alors 

repensé à la Bircat Halévana récitée la veille. Il se 
souvenait qu’il avait l’habitude, transmise par ses 

maitres, de ne réciter cette bénédiction qu’après sept 

jours complets depuis le molad (la nouvelle lune). Or, 

cette fois, il s’avéra qu’on avait récité la bénédiction un 
peu trop tôt, sans que personne ne s’en rende compte. 

Il comprit alors que tout cela était dirigé du Ciel, pour 

montrer la puissance protectrice de cette mitsva — même 
accomplie sans perfection — et que cette bénédiction 

avait sans doute ajouté un mérite salvateur en cette heure 

de danger. 

 

 

 



 

21  

 

3. Temps 
On ne récite la bénédiction sur la lune que la nuit, lorsqu’elle brille 

clairement et que l’on peut profiter de sa lumière. (Choul’han 

Aroukh, Rama 426:1 ; ‘Hazon Ovadia, p. 325) 

On peut la réciter toute la nuit, même après ‘Hatsot. (Ben Ich ‘Haï, 

Vayikra II §23 ; Kaf Ha’haïm 426:15) 

On ne récite pas la Bircat Halévana les jours de Chabat ou de Yom 

Tov. La raison est que cette bénédiction doit susciter une joie 

particulière (Sim’ha) ; or ces jours étant déjà empreints de Sim’ha, 

la joie spécifique de la Bircat Halévana ne serait pas ressentie 
distinctement. 

De plus, le Ben Ich Haï rapporte dans Mékabetsel qu’au moment 

de la Bircat Halévana on récite le verset : « ימָתָה וָפַחַד ֹל עֲל יהֶם א  פ   ת ִׁ

», dans lequel nous demandons la chute de nos ennemis. Or il n’est 
pas approprié de formuler de telles paroles les jours de Chabat et 

Yom Tov. (Ben Ich ‘Haï, Vayikra II §26) 

4. Be n Hachmachot - Entre le coucher du 

soleil et la sortie des étoiles 
En halakha, certains moments de la journée nécessitent une 

attention particulière, car leur statut n’est pas pleinement défini. 
L’un de ces moments est appelé Beïn Hachmachot. 

Beïn Hachmachot : période intermédiaire entre le coucher du soleil 
et l’apparition des étoiles, ni jour complet ni nuit complète. Ce 

temps est douteux pour certaines obligations religieuses, car le 

statut exact du jour ou de la nuit n’est pas encore certain. 

Exemple concret : un enfant né vendredi après-midi pendant Beïn 

Hachmachot verra sa Brit Mila reportée à dimanche, car on ne sait 
pas encore si ce vendredi compte comme 8ème jour complet, et il 

est interdit de la faire le Chabat si le 8ème jour tombait 

effectivement ce vendredi. 

Application à la Bircat Halévana : 

Cette bénédiction doit être récitée uniquement la nuit, comme 

l’indique le Rama (Choul’han Aroukh, Ora’h ‘Haïm 426 §1) : on ne 

doit sanctifier la lune qu’à la tombée de la nuit, lorsque celle-ci 
brille et que l’on peut bénéficier de sa lumière. Si l’on se trouve 

encore dans le Beïn Hachmachot (crépuscule), la nuit n’est pas 



 

22  

 

pleinement commencée et il faut attendre l’apparition des étoiles 

pour réciter la Bircat Halévana. 

Le Maguène Avraham (ibid. §1) précise que la lumière de la lune 

doit être suffisamment forte pour permettre de distinguer un objet 

grâce à elle. Le Or Létsion (Tome 3, p. 62) ajoute que la lune doit 
éclairer assez pour qu’une ombre soit visible. 

Le Michna Broura (ad loc. §2) insiste : il est interdit de réciter la 

bénédiction pendant le Beïn Hachmachot. 

Cependant, Rav Ovadia Yossef זצ"ל, dans son ouvrage Halikhot 

‘Olam (Tome 5, p. 29), autorise la récitation de la bénédiction 

pendant le Beïn Hachmachot dans certains cas, notamment lorsqu’il 

s’agit du dernier jour – ou des derniers jours – où il est encore 
possible de la réciter, et qu’il y a un risque que la lune soit de 

nouveau cachée par les nuages. Dans ce cas, il existe une crainte 

réelle de perdre entièrement la possibilité de réciter cette 

bénédiction. Toutefois, en temps normal, sans ce risque, il convient 
d’attendre la sortie des étoiles pour la réciter. 

Ainsi, lors des nuits d’hiver où la lune était jusqu’alors masquée par 

les nuages et que l’on n’a pas pu accomplir la bénédiction, si, à 

présent, pendant le bein hachmachot, le ciel se dégage, et qu’il y a 

lieu de craindre qu’en attendant la nuit complète les nuages 
reviennent cacher la lune, il sera permis de réciter la bénédiction 

immédiatement, à condition que sa lumière soit clairement 

perceptible. Voir aussi Yalkout Yossef (Ora’h ‘Haïm 426 §27 – 
Tome 5, p. 335) à ce sujet. 

5. A l’aube 
Dans un mois d’hiver, où la lune est souvent cachée derrière les 

nuages la majeure partie du temps, il peut arriver qu’elle ne soit 

visible que la nuit du 15, parfois après l’aube (Alot HaCha’har) 

mais avant le lever du soleil (Nets Ha'hama).  

À ce moment-là, même si la journée a déjà commencé, il est permis 
de prononcer la bénédiction sur la lune, tant que sa lumière est 

encore bien visible. En revanche, si la lune ne brille plus 

suffisamment ce jour-là pour être perçue clairement, on ne récite 
plus la bénédiction. 

Cette tolérance s’explique par le fait que la bénédiction sur la lune 
est une Mitsva overéte, c’est-à-dire une Mitsva liée à un temps 



 

23  

 

précis, qui « passe » (Hazone Ovadia p. 325 – Yalkout Yossef 426;28 – 

Chou’t Yabia Omer, tome 5, §36). 

6. Jusqu’à quand ? 

Bien qu’il soit préférable a priori [לכתחלה] de réciter Bircat 

Halévana, sept jours complets depuis le Molad, conformément au 

principe :  Zrizim Makdimim c’est-à-dire que « Les zélés 

s’empressent d’accomplir les mitsvot », il existe une limite dans le 
temps pour cette bénédiction. 

Le Choul’han Aroukh (Ora’h ‘Haïm 426:3) pose la question 

suivante : Jusqu’à quand peut-on réciter Bircat Halévana ? Il 

tranche que la bénédiction peut être récité jusqu’au 16e jour à partir 

du Molad, mais sans inclure le 16e jour lui-même. (‘Hazon Ovadia – 

‘Hanouka, p. 349). 

Autrement dit, selon le Choul’han Aroukh, on dispose de 15 jours 
pleins à partir du Molad Par exemple, si le Molad du mois tombe 

un mardi soir, il sera possible de réciter la bénédiction jusqu’au 

mardi soir suivant, c’est-à-dire 15 jours plus tard. (‘Hazon Ovadia 

351 – ‘Hodech Betsion Chap 14§10) 

Il est important de noter que l’on ne compte pas à partir du jour du 

Molad, mais bien à partir de l’heure à laquelle il a eu lieu. Ainsi, si 
le Molad a eu lieu au milieu de la journée du dimanche, on pourra 

encore réciter Bircat Halévana la nuit du lundi, car les 15 jours 

pleins ne sont pas encore écoulés (Michna Beroura 426:3 §17). 

Il sera donc permis de réciter la bénédiction jusqu’à la nuit du 

15ème jour après le Molad, tant que la lune est en phase de 
croissance. Cependant, à partir de la nuit du 16ème jour, la lune 

commence à décroître, et il est interdit de réciter cette bénédiction, 

car on ne prononce pas de bénédiction sur une phase de diminution. 

 

7. Mostaé Chabat  
Maran écrit dans le Choulkhan Aroukh (326, §2) : « ֶּאֵיןֶּמְבָרְכִין
בְגָדָיוֶּנָאִים םֶּו  ָ אֶּמְבֻש   הו  ש   ְ תֶּכ  ָ ב  ַ מוֹצָאֵיֶּש  אֶּב ְ ָ ל  רֵחֶַּא   ce qui ,« עַלֶּהַי ָ

signifie qu'il est recommandé de réciter la Bircat Halévana à la 

sortie de Chabat, lorsque l’on parfumé et que l'on est vêtu de beaux 
vêtements. 



 

24  

 

Le terme « ם ָ אֶּמְבֻש   הו  ש   ְ  lorsque l’on est parfumé », est interprète- כ 

de plusieurs manière. 

Certains expliquent que le mot « ם ָ  Mévoussam » vient de - מְבֻש  

l’expression "עבידֶּבושמאֶּלבריה - il a préparé un parfum pour son 

fils ", c’est-à-dire : quand la lune forme une sorte de « houppa », 

qu’elle devient un peu plus grande et qu’elle éclaire ce qui 

l’entoure. 

Selon Rabénou Yona (Souka 51a – Meguila 32a), l’explication 

viendrait plutôt de l’expression " לבסומיֶּקלאֶּ-ֶּ  adoucir le son", 

voulant dire : à partir du moment où sa lumière devient douce et 

agréable à l’œil, et que l’homme en tire plaisir. 

Rabbi David Aboudarham (Halakhot Berakhot Chap8 – 94b) 
rapporte que l’on ne récite pas la bénédiction sur la lune tant qu’elle 
ne s’est pas adoucie (c.a.d parfumée). Certains interprètent cela 

comme une allusion au fait qu’il faut attendre après la sortie de 

Chabat, pour réciter la bénédiction en même temps que celle sur 
les parfums (bessamim). 

Dans les Responsa Zaken Aharon (simane 28), il cite le Talmud 

Yéroushalmi : « On ne récite pas la bénédiction de la lune tant que 

sa lumière ne s’est pas adoucie (c.a.d parfumée), comme il est dit : 

"La lumière est douce et agréable aux yeux" (Kohélet 11,7). » 

Ainsi, il est correct de réciter cette bénédiction après la prière de 

Arvit à la sortie de Chabat, afin de recevoir et honorer la Chékhina, 
tout en étant encore vêtu de nos beaux habits de Chabat. De plus, 

cela permet à toute la communauté de participer ensemble à cette 

bénédiction, car, comme il est écrit (Michlei 14 ;28): " רָב עָם הַדְרַת   ב ְ
 ."La gloire du Roi réside dans une grande assemblée- מֶלֶךְ 

Le Maguid Yécharim précise qu’un mois où l'on récite la 

bénédiction de la lune (Bircat Halévana) à la sortie de Chabat sera 

un mois de hatsla’ha (réussite). En revanche, si le ciel est nuageux 

et que la lune est cachée, ce mois ne sera pas marqué par la réussite, 
que D.ieu nous en préserve (Michna Broura 326, §2). 

Cependant, le Rama indique que cela reste valable tant que la sortie 

de Chabat ne dépasse pas le 11 du mois. Au-delà de cette date, la 

bénédiction devra être récitée auparavant pour ne pas manquer cette 

Mitsva. 



 

25  

 

En hiver, lorsqu’il existe un risque que la lune soit cachée par des 

nuages si l’on attend trop longtemps après la sortie de Chabat, il est 

préférable de bénir la lune dès que l’occasion se présente (Hazon 

Ovadia, p. 356). 

Si la communauté souhaite se rassembler pour réciter la bénédiction 
à la sortie de Chabat, même si quelques heures manquent pour 

compléter les sept jours depuis le début du mois, elle pourra tout de 

même la réciter. Cela permet à la communauté, souvent occupée par 
le travail durant la semaine, de ne pas oublier de bénir la lune. 

Il est également très important de réciter cette bénédiction à la sortie 
de Chabat, car c’est le moment où la majorité de la communauté est 

présente. Mieux vaut la réciter en communauté à la sortie de Chabat, 

même si l’heure n’est pas idéale, que de risquer que certains ne la 
récitent pas du tout. Dans ce cas, ils auront sur qui s’appuyer, et on 

pourra faire preuve de plus d’indulgence. (Hazon Ovadia, pp. 362–

363). 

Cependant, voir plus bas au sujet de la nécessité de ne pas trop 

retarder la bénédiction si l’on peut l’accomplir plus tôt dans de 
bonnes conditions. 

 

Un témoignage bouleversant confié par notre maître, 

Rav Samuel Chlita, Roch Yéchiva de Keter Chelomo 

(Bneï Brak) : 

Nous sommes le 27 juin 1976. Le vol Air France 139 

décolle d’Athènes à destination de Paris. À son bord, 248 

passagers. Mais quelques instants après le décollage, 
l’impensable se produit : quatre terroristes armés 

prennent le contrôle de l’appareil. Ils forcent l’équipage 

à se poser d’abord à Benghazi, en Libye, puis à Entebbe, 
en Ouganda. 

Une fois sur place, les terroristes séparent les passagers 

juifs et israéliens du reste du groupe. Leur exigence: la 

libération de 53 prisonniers palestiniens, détenus en 
Israël et dans d’autres pays. S’ils ne sont pas relâchés 

avant le 4 juillet, ils menacent d’exécuter les otages. 

En Israël, l’angoisse est à son comble. Le gouvernement 

engage des négociations, tout en préparant en parallèle 
une opération militaire secrète de sauvetage. 



 

26  

 

C’est alors qu’une autre scène se déroule, loin des 

projecteurs. Rav Samuel qui avait des membres de sa 

familles parmi les otages, bouleversé par la situation, se 
rend chez le Tsadik de Raânana, Rabbi Its’hak Hacohen 

Huberman zatsal. Il lui exprime son inquiétude, sa 

douleur pour les otages. 

Le Tsadik lui répond calmement, avec une assurance qui 

surprend : « Tu n’as rien à craindre. » 

Les jours passent. La menace devient de plus en plus 

pressante. Rav Samuel retourne voir le Rav, cette fois 

pour lui demander d’intensifier ses prières. Le Tsadik 
écoute… mais ne dit rien de plus. Il attend. 

Et voici que dans la nuit du samedi 3 juillet, peu après la 

sortie de Chabbat, quatre avions militaires israéliens 

décollent en secret. À leur bord : environ 200 soldats 
d’élite. Leur mission : libérer les otages, à plus de 4 000 

kilomètres de là. Le 4 juillet, les avions se posent 

discrètement à Entebbe. 

En quelques minutes, le commando prend d’assaut le 

terminal où sont détenus les otages. Sept terroristes et 

plusieurs soldats ougandais sont neutralisés. Cent-trois 

otages sont libérés vivants. 

Le monde entier salue le courage et la réussite de cette 

mission historique, qui portera officiellement le nom d’« 

Opération Yonatan », en mémoire du commandant 

Yonatan Netanyahou, tombé lors de l’assaut. 

Mais ce que peu de gens savent, c’est ce qui s’est joué 

dans les Cieux. 

Après la libération, un ami de Rav Samuel se rend chez 

Rav Huberman pour lui annoncer la nouvelle et partager 

les détails de l’opération. 

Les proches présents ce soir-là se souviennent encore de 

chaque instant : le Rav est resté très longtemps à réciter 

la Bircat Halévana, concentré et silencieux. 

Au moment précis où il a prononcé les mots « Tipol 
alehem eima… », sa prière était longue, fervente et 

intense, et tous ont senti la force particulière de cet 

instant. 

 



 

27  

 

Les témoins racontent que tout s’était déjà préparé avant 

le début de l’opération. Les forces engagées ont pu agir 

avec calme et précision, comme si l’ennemi était resté 
figé, rendant chaque mouvement possible et sûr. Tout 

s’est déroulé avec une fluidité et une facilité presque 

invisibles aux yeux de ceux qui observaient. 

Selon eux, l’opération militaire n’a été qu’un événement 

extérieur. Tout avait déjà été scellé grâce à l’intervention 

du Rav lors de la Bircat Halévana. Les soldats ont pu agir 

avec calme et succès, car la situation avait déjà été réglée 
bien avant, non par les armes, mais par la force unique de 

cette prière. 

Alors oui, même si le monde connaît cette mission 

comme l’Opération Yonatan, ceux qui perçoivent ce qui 
se passe au-delà du visible savent qu’elle aurait pu 

s’appeler autrement : Opération Rav Huberman. 

Car la vraie bataille ne s’est pas livrée avec des 

avions…Elle s’est gagnée avec la tefila. 

Et c’est là que se révèle toute la grandeur de la Bircat 

Halévana. 

Souvent récitée dans la routine du mois, parfois à la hâte, 

parfois sans en percevoir la profondeur… cette 

bénédiction est pourtant un moment unique où les cieux 

s’ouvrent. 

Un instant suspendu où l’on peut, à travers quelques 

mots, renverser des décrets, protéger des vies, 

transformer le monde. 

Ce récit nous rappelle que derrière les événements 

visibles, il existe une autre scène — plus silencieuse, 

mais bien plus puissante : celle de la prière, du cœur 
tourné vers le Ciel, d’un moment de vérité entre l’homme 

et son Créateur. 

La Bircat Halévana, ce n’est pas seulement un texte à 

réciter. C’est une arme spirituelle, un moment qui peut 
changer le cours de l’histoire. 

 

 



 

28  

 

8. A ciel ouvert 
Il faudra réciter la Bircat Halévana à ciel ouvert et non sous un toit, 

sauf en cas de force majeure, par exemple pour un malade ou pour 

toute raison empêchant de sortir (Ben Ich ‘Haï Vayikra II §24 – Kaf 

Ha’haïm 326§19). 

Une justification est donnée : lorsqu’on accueille un ami ou un 

maître plus grand que soi, on ne le fait pas depuis l’intérieur de sa 
maison, mais on sort pour l’accueillir. De même, la bénédiction de 

la lune est considérée comme un accueil de la Présence divine. C’est 

pourquoi il est nécessaire de se tenir à l’extérieur, sous le ciel 
découvert, pour la réciter (Levouch 426:2 – ‘Hemdat Yamim 5:9). 

De plus, puisqu’il est souhaitable de réciter la Bircat Halévana dans 
un état de pureté, certains vont jusqu’à se tremper au mikvé ce jour-

là. Dans le même esprit, il est important de ne pas se tenir sous un 

toit, un arbre ou toute structure formant un « ohel », car cela pourrait 
créer un écran et être source de tum’a (impureté). Il faut donc veiller 

à être entièrement à découvert sous le ciel, afin que rien ne 

s’interpose entre soi et la lumière de la lune (Maguène Avraham, au 

nom du Maharil 426:14). 

 

Le ‘hassid Rav Moshé Avraham Barzovsky  זצ״ל
(Qu’Hachem venge son sang) raconta une histoire 

bouleversante qu’il vécut lors d’un voyage en train à 

travers la Russie. Il rencontra un vieux soldat non-juif, 

étonnamment vigoureux malgré son grand âge. En 
entendant qu’il était juif, le vieil homme lui raconta qu’il 

devait sa force et sa longévité à la bénédiction d’un Rav 

célèbre qu’il appelait « Rabbiner Israël Fridman », en 

vérité le Tsaddik de Roujine זצ״ל. 

Et voici ce que ce soldat lui raconta : 

À l’époque, le Rabbi de Roujine avait été arrêté sur de 

fausses accusations. Craignant que ses disciples ne 
fassent tout pour le libérer, les autorités l’enfermèrent 

dans une prison lointaine et isolée, dans une cellule 

gardée en permanence par un soldat. Les gardes étaient 
relevés toutes les quelques heures, et on leur avait 

strictement ordonné que si le Rabbi venait à disparaître, 

celui qui était de garde serait exécuté. 



 

29  

 

Rabbi Israël de Roujine זצ"ל, alors emprisonné dans une 

cellule austère, fit preuve d’un immense sacrifice pour 

accomplir la mitsva de Bircat Halévana comme il se doit 
: à ciel ouvert, et non sous un toit. 

Une nuit, le Rabbi demanda au garde la permission de 

sortir sur le balcon attenant à sa cellule pour réciter une 

courte prière. Il voulait sanctifier la lune. 

Le soldat refusa d’abord, terrifié par les conséquences. 

Mais le Rabbi lui promit : « Si tu m’accordes cette faveur, 

je te bénirai. Choisis un vœu et je te garantirai qu’il se 
réalisera. » 

Le garde demanda la force et une longue vie. Le Rabbi le 

bénit, et le soldat accepta. 

Le Rabbi sortit et commença la Bircat Halévana avec une 
ferveur extraordinaire. Soudain, le soldat réalisa que le 

Rabbi n’était plus là — il ne voyait plus un homme 

devant lui, mais un véritable flambeau de feu, sans 

forme humaine. 

Paniqué, le garde voulut mettre fin à cette scène, mais ne 

trouva rien d’autre que des flammes à l’endroit où se 

tenait le Rabbi. Cela dura quatre heures entières. 

Lorsque le Rabbi eut terminé sa prière, il redevint un 
homme, bondit dans sa cellule, et le soldat referma la 

porte derrière lui. Juste à ce moment, le garde suivant 

arriva, en retard — chose inédite. Il s’excusa, expliquant 

qu’il s’était perdu, comme si les rues s’étaient 
transformées sous ses pas. Un trajet qui aurait dû prendre 

quelques minutes lui avait pris quatre heures. 

Le vieux soldat conclut : 

« Tu vois de tes yeux comment la bénédiction du Rabbi 
s’est accomplie. Me voici aujourd’hui, vieux certes, mais 

fort comme dans ma jeunesse. » 

Et pour le prouver, il frappa la paroi métallique du wagon 

de toutes ses forces — la rame entière trembla, comme 
si elle allait dérailler sous l’impact. (tiré du livre « Otser 

Pelaot HaTorah » du Rav Ze'ev Zuckerman, parachat Bo) 

 



 

30  

 

9. Nuageux 
On ne récitera la Bircat Halévana que lorsque la lune brille et que 

l’on peut profiter de sa lumière. Si le ciel est nuageux et que des 

nuages épais masquent la lune, empêchant d’en profiter, la 

bénédiction ne sera pas dite. 

Cependant, s’il ne s’agit que de fins nuages et que l’on peut 

distinguer – uniquement grâce à la lumière de la lune, sans autre 
reflet ou enseigne lumineuse – une pièce d’une autre, alors la 

bénédiction peut être récité (Michna Broura 326:1 §3 – ‘Hazon Ovadia 

Hanouka 322 – Or Letsion Tome 4:3). 

Pour le ‘Hida (Moré Baétsba §184) ainsi que pour le Ben Ich ‘Ha  

(Vayikra II §23), même un fin nuage suffit pour ne pas réciter la 

Bircat Halévana. Il convient donc de se montrer scrupuleux et de 
chercher à accomplir cette Mitsva lorsque la lune est « propre », 

sans nuages ni autre obstacle. Toutefois, si l’on se rapproche de la 

fin du mois et que l’on risque de manquer la bénédiction, il est 

permis de la réciter même avec un fin nuage. 

Si, au moment de la bénédiction, la lune est soudainement 

recouverte par un nuage, on continuera la récitation. Mais si, avant 
de commencer, on peut prévoir qu’un nuage risque de couvrir la 

lune pendant la bénédiction, le Maguène Avraham (326§1) tranche 

qu’il ne faut pas commencer. (Michna Broura 326:1 §3 – Kaf Ha’haïm 

326 §18 – ‘Hazon Ovadia Hanouka 322). 

Cependant, à posteriori [בדיעבד], si la bénédiction a été dite malgré 

cela, certains avis sont indulgents et permettent de s’y appuyer, 

mais il convient de l’éviter a priori [לכתחלה] (‘Hazon Ovadia 

Hanouka 322). 

De même, tout obstacle qui empêche de profiter de la lumière de la 

lune sera considéré comme un nuage épais, et la bénédiction ne 
pourra pas être dite (Biour Halakha 326, ם מאורהד״ה ונהני ). 

En ce qui concerne celui qui porte des lunettes, il peut réciter la 

Bircat Halévana même si, sans elles, il ne pourrait pas voir la lune 

(Ben Ich ‘Haï  Vayikra II §24 – Kaf Ha’haïm 426§3). 

 

 



 

31  

 

Rabbi Yits’hak Abou’hatsira זיע״א était reconnu 

comme un enfant hors du commun. Dès son plus jeune 

âge, sa sainteté se faisait ressentir.  

Un soir de Yom Kippour, en 1868, après une journée 

entière de prières intenses, les fidèles de la synagogue de 

son père, Rabbi Yaâkov Abou’hatsira ״אזיע  – le célèbre 

Abir Yaâkov – sortirent pour réciter la Bircat HaLévana, 

la bénédiction de la lune. 

Mais voilà que ce soir-là, la lune restait cachée, voilée par 

de lourds nuages. Le peuple attendait, priant en silence 
que le ciel s’éclaircisse. Le temps passait, l’impatience 

montait, et l’attente se prolongeait. 

C’est alors que Rabbi Yaâkov se tourna vers son jeune 

fils, Yits’hak, un enfant de seulement huit ans, mais déjà 
empli de lumière intérieure. Avec confiance et tendresse, 

il lui dit : « Mon fils, veille à ce que nous puissions 

réciter la Bircat Halévana. Toute la communauté 

attend que la lune apparaisse.» 

L’enfant, avec une simplicité bouleversante, ferma les 

yeux, prononça quelques mots, puis leva les mains vers 

le ciel. En un instant, les nuages se dispersèrent. La lune 
apparut, claire et radieuse, comme si elle avait été 

appelée. 

Tous restèrent saisis. À ce moment-là, personne ne 

doutait plus : ce jeune garçon portait déjà en lui une force 
spirituelle rare. Il avait touché le ciel… et le ciel avait 

répondu. 

 

10. En avion ? 
Lorsqu’une personne se trouve à bord d’un avion et craint que le 

temps de Bircat Halévana  ne passe avant qu’elle puisse se trouver 
sous le ciel à découvert, elle ne doit pas s’en priver pour autant. 

Dans un tel cas, il est permis de réciter la bénédiction depuis 

l’intérieur de l’avion, à condition qu’elle voie clairement la lune. 
L’absence de présence directe sous le ciel ne constitue pas un 

empêchement, tant qu’il est impossible de faire autrement. Il ne faut 

pas perdre la Mitsva pour cette raison. (‘Hazon Ovadia p363) 



 

32  

 

11. Debout 
La Guémara (traité Sanhédrin 42a) rapporte un enseignement au 

nom de Rabbi Yichmaël : « Si les enfants d’Israël n’avaient eu le 

mérite que de saluer la Présence de leur Père céleste une fois par 

mois, cela leur aurait suffi. » Abayé ajoute : « Par conséquent, on 
doit réciter cette bénédiction debout. » Marimèr et Mar Zoutra 

s’appuyaient l’un sur l’autre pour se soutenir et récitaient ainsi la 

bénédiction de la Lévana. Fin de citation. 

Le Tour et le Yad Rama (sur Sanhédrin) expliquent que, du fait de 

leur âge avancé et de leur faiblesse physique, ils ne pouvaient rester 
debout sans aide et s’appuyaient donc sur l’épaule de leurs 

serviteurs afin de respecter l’obligation de réciter la bénédiction 

debout. 

On en déduit qu’un tel appui est considéré comme « être debout » 

pour une personne pour qui cela est nécessaire. Cependant, le 
‘Hidouché Rabbi Akiva Eiger souligne qu’il est interdit, lorsqu’il 

n’y a pas de nécessité, de s’appuyer sur une canne au moment de 

réciter la bénédiction (Béour Halakha 326:2, ומברך מעומד). 

Rav Ben Tsion Moutsafi Chlita ('Hodech Bestion p301) écrit que 
l’on devra mobiliser toutes nos forces pour accomplir cette 

précieuse Mitsva, sans lésiner sur nos efforts ni nous laisser freiner 

par la fatigue, la peur ou la paresse. Voici ses paroles : « L’homme 
devra veiller à accomplir cette Mitsva avec une entière abnégation, 

sans se laisser arrêter ni par la paresse du repos ou du sommeil, ni 

par la peur de l’obscurité, ni par la pluie, le froid ou la chaleur. Il 

devra y insuffler une grande joie, car l’essentiel de sa valeur réside 
dans le fait de l’accomplir avec un immense enthousiasme — 

comme s’il venait de découvrir un grand trésor. » 

12. Les pieds joints 
Lors de sa récitation, on devra joindre les pieds, comme lorsque l’on 

prie la Amida (Ben Ich ‘Haï Vayikra II §23 – ‘Hemdat Yamim Chap. 5 

§20). 

13. Dans la joie 
La Bircat Halévana se récitera dans la joie, la sérénité et de manière 

claire, car ce moment est considéré comme si l’on accueillait la 

Présence divine (la Chékhina). 



 

33  

 

Pour celui qui jeûne ce jour-là, comme par exemple à l’issue du 9 

Av, il devra goûter quelque chose avant de réciter la Bircat 

Halévana afin de la dire avec joie et sérénité, sauf à l’occasion de 
Yom Kippour : malgré le jeûne, nous sommes heureux d’avoir été 

pardonnés (Ben Ich ‘Haï Vayikra II §22 – Michna Broura 326:2 §11). 

 

Durant tout le temps où l’Admour Hazakène fut 

emprisonné dans la forteresse de Petropavlovsk, des 

commissions spéciales analysaient minutieusement les 

dénonciations et les réponses qu’il avait données lors des 
interrogatoires. 

Ces interrogatoires n’avaient pas lieu dans la prison elle-

même, mais dans un bâtiment officiel appelé le Taine 

Sovet – le Conseil secret. Entre la prison et ce bâtiment 
coulait le fleuve Neva, et un fonctionnaire était chargé de 

faire traverser les prisonniers à bord d’une barque. 

Rabbi Yossef Yits’hak raconte : 

« Un jour, alors qu’on le transférait en barque pour un 
nouvel interrogatoire, mon grand-père, l’Admour 

Hazakène, aperçut la lune dans le ciel et demanda au 

fonctionnaire d’arrêter la barque pour pouvoir réciter la 

Bircat Halévana. Le fonctionnaire refusa. 

Mon grand-père lui dit calmement : “Si je le souhaite, la 

barque s’arrêtera toute seule.” L’homme ne le crut pas — 

mais quelques instants plus tard, la barque s’immobilisa, 

sans que personne n’y touche. 

Le Rabbi commença alors à réciter les versets du Téhilim 

« Hallélou et Hachem min hachamayim », que l’on récite 

avant la bénédiction. Mais il s’abstint de prononcer la 
Bircat Halévana elle-même, et aussitôt, la barque se remit 

en mouvement. 

Il s’adressa de nouveau au fonctionnaire : “Acceptes-tu 

maintenant d’arrêter la barque ?” 

L’homme lui répondit : “Et que me donneras-tu en 

échange ?” 

Le Rabbi répondit : “Je te donnerai une bénédiction.” 

Le fonctionnaire accepta, la barque fut arrêtée, et 

l’Admour Hazakène récita la bénédiction sur la lune. Par 
la suite, ce fonctionnaire connut une ascension fulgurante 



 

34  

 

et vécut de longues années, dans l’abondance et 

l’honneur. » 

Et le Rabbi Yossef Yits’hak ajouta : 

« Enfant, je ne comprenais pas pourquoi mon grand-père 
avait tenu à bénir cet homme. Il aurait très bien pu se 

passer de lui. 

Mais en grandissant, et en étudiant la profondeur de la 

‘Hassidout, j’ai compris : toute mitsva doit s’accomplir 
dans le cadre du monde naturel. 

C’est ainsi que l’on accomplit notre mission — faire de 

ce monde une demeure pour le Divin, non en échappant 

à la réalité, mais en l’intégrant. » 

 

14. Chehe’heyanou  
Pourquoi ne récite-t-on pas la bénédiction de “Chéhé’héyanou” 

lors de la Bircat Halévana ? 

Élya Rabba (426 §1), rapporte au nom du Kenesset HaGuédola 

une première raison : on ne récite pas Chéhé’héyanou sur la Bircat 

Halévana, car cette bénédiction n’est dite que lorsqu’il s’écoule au 
moins trente jours entre deux accomplissements de la même Mitsva. 

Or, entre un renouveau lunaire et le suivant, il ne se passe en 

moyenne que vingt-neuf jours et demi, ce qui est insuffisant selon 

cette règle. 

Une seconde explication, également rapportée par l’Élya Rabba au 

nom du Séfer TanyaֶּRabati (Simane 31), est que la bénédiction 
spéciale récitée pour le renouveau de la lune contient déjà l’essence 

même de “Chéhé’héyanou” : elle exprime la joie du renouveau, 

l’émerveillement devant la lumière retrouvée. Elle remplit donc le 
rôle de cette bénédiction sans qu’il soit nécessaire de la dire 

explicitement. 

Le Chout Ktav Sofer (Ora’h ‘Haïm, siman 34) explique, selon son 

père, le ‘Hatam Sofer, que Hachem a dit : « Apportez-Moi une 

expiation pour avoir diminué la lune » (Traité Houlin 60b), ce qui 
montre que cette diminution dépend de nos fautes, car la lune n’est 

imparfaite que tant que le monde n’est pas encore réparé. Ainsi, la 

bénédiction ne se dit pas, car elle rappellerait notre peine pour cette 
imperfection. 



 

35  

 

C’est analogue à la discussion du Roch (Traité Bekhorot, Chapitre 8, 

§8) à propos du Pidyon haben (rachat du Cohen) d’un enfant mort 

après 30 jours (que D.ieu nous en préserve) : certains disent qu’on ne 
récite pas Ché’héyanou, car il rappelle la peine, d’autres qu’on peut 

le dire, car on accomplit une mitsva.  

Le Beth Yossef (Yoré Déa 305), le Maharik (שורש מט) et le Rama 

(306, §12) concluent qu’en cas de doute ou lorsqu’une mitsva 
rappelle une peine, on ne dit pas le Ché’héyanou. Pour la Bircat 

Halévana, puisque l’on rappelle notre responsabilité dans la 

diminution de sa lumière, on ne récite pas cette bénédiction. 

Il ajoute qu’en raison de cela, on ne récite pas non plus le 

Ché’héyanou pour la Bircat Ha’hama (bénédiction du soleil), bien 
que celle-ci s’accomplisse tous les 28 ans.  

En effet, le verset dit (Yéchaya 30:26) : « Et la lumière de la lune 
sera comme la lumière du soleil, et la lumière du soleil sera sept 

fois celle des sept jours ; lorsque Hachem aura frappé son peuple 

par la captivité et aura brisé sa puissance, Il le guérira ». 

Le verset montre que l’augmentation de la lumière du soleil et de la 

lune dépend de nous, par la réparation de nos actions.  

Ainsi, lorsqu’on récite la Bircat Ha’hama, on se souvient que, à 
cause de nos fautes, sa lumière n’est pas encore pleinement 

décuplée. C’est pourquoi on ne dit pas le Ché’héyanou à ce 

moment-là, conformément à la coutume d’Israël (voir également 

Maharam Chik, Ora’h ‘Haïm, Techouva 90). 

15. Seul ou avec une assemblée 
C’est une Mitsva de grande envergure de la réciter idéalement 

 en tsibour afin de l’accomplir avec l’assemblée, comme [לכתחלה]

il est écrit (Michlei 14:28) : «  רָב  עָם הַדְרַת מֶלֶךְ ב ְ  – La gloire du Roi 

réside dans une grande assemblée ». 

Cependant, selon la loi stricte, il est permis de réciter la Bircat 
Halévana seul, sans nécessiter de tsibour. C’est pourquoi, selon 

certains avis (Biour Halakha 326:2, ד״ה אלא וכו׳), si l’on sait que l’on 

pourra la réciter en tsibour avant le 10 du mois, il est recommandé 
d’attendre, mais au-delà de cette date, il n’est plus nécessaire 

d’attendre. 



 

36  

 

Le ‘Hayé Adam (Klal 68) précise qu’à partir de trois personnes, cela 

est déjà considéré comme «  ְרָב עָם הַדְרַת מֶלֶך  et il n’y aurait ,« ב ְ

donc pas besoin d’attendre. 

Pour sa part, Rav Ovadia Yossef זצ״ל (Hazon Ovadia ‘Hanouka, 

p.366-367) tranche que si le moment de la récitation est arrivé, il est 

préférable de la réciter seul plutôt que d’attendre pour la réciter en 

tsibour, car la Halakha privilégie de se hâter à accomplir une Mitsva 
plutôt que d’attendre pour la faire en tsibour. 

Ainsi, même selon l’avis du Choul’hane Aroukh (326:2), qui 
recommande d’attendre le Mostaé Chabat pour la réciter, dans le 

cas où l’on pourrait la réciter en semaine avec un tsibour ou attendre 

jusqu’au Mostaé Chabat pour la réciter seul, le Chaâr Hatsiyoun 
(326§20) précise qu’il ne faut pas attendre, car la réciter après 

Chabat n’est qu’un embellissement de la Mitsva, qui ne prime pas 

sur l’urgence de se hâter à l’accomplir. 

De même, si l’on a la possibilité de la réciter seul après Chabat ou 

en tsibour en semaine, il ne faut pas attendre : on la récitera seul 
après Chabat (Echel Avraham – Michna Broura Dirchou 326:4 §20 note 

19). 

 

Un soir d’hiver particulièrement nuageux et pluvieux à 
Paris, Rabbi Israël Abou'hatsera plus connu sous le nom 

de Baba Salé, demanda à son gendre et à son petit-fils de 

l'aider à descendre depuis le cinquième étage de 
l'immeuble jusqu'à la cour, afin de réciter la bénédiction 

de la lune. 

Son gendre tenta de l’en dissuader : « Le ciel est 

totalement couvert, la lune n’est pas visible.» 

Mais le Tsadik insista, déjà vêtu de sa cape, décidé à 

accomplir la mitsva à tout prix. Soutenu par ses proches, 

il descendit lentement les nombreux escaliers. 

Une fois dans la cour, il leva les yeux vers le ciel sombre. 

À ce moment-là, devant des témoins stupéfaits, Baba 
Salé saisit sa canne, la leva doucement, et fit un geste 

circulaire — semblable à celui de quelqu’un qui dissipe 

de la fumée ou tire un rideau. 



 

37  

 

Et là, sous les regards émerveillés, les nuages se 

déchirèrent miraculeusement, laissant apparaître une 

lune claire et brillante. 

Tous ceux qui étaient présents récitèrent la bénédiction 

de la lune avec une ferveur rare, le cœur vibrant de 

gratitude. Ce moment fut vécu par beaucoup comme une 

véritable rencontre avec la Présence divine. 

 

16. Les femmes ? 
Les femmes sont exemptées de réciter la Bircat Halévana, 

principalement parce qu'il s’agit d’une mitsva positive liée au temps 

(mitsvat ‘assé chéhazman grama). Bien qu’elles puissent, dans la 

plupart des cas, accomplir volontairement les mitsvot dépendantes 
du temps — comme la Souka ou le Chofar — la bénédiction de la 

lune constitue un cas particulier. 

En effet, le Chla’h HaKadoch explique que la première femme, 

‘Havah, a été à l’origine du « défaut de la lune » par sa faute. Les 

femmes s’abstiennent donc de cette bénédiction par forme de « 
honte », conscientes de cette responsabilité spirituelle. 

Le Ben Ich ‘Haï, ( Rav Pe’alim Tome 4, §34), développe cette idée et 

propose une comparaison : de même que la lune ne retrouve sa 

plénitude qu’après sept jours de renouveau, la femme, elle aussi, 

redevient pure après sept jours de nida. Il ajoute que le cycle 
féminin est souvent d’environ trente jours, comme le cycle lunaire. 

Cependant, il faut préciser que cette explication ne figure pas dans 
les enseignements du Ari zal. Dans ses écrits, aucune interdiction 

explicite ne mentionne que les femmes ne doivent pas réciter la 

Bircat Halévana. 

L’auteur du Be’Einay Chmouel ajoute que, selon le Chla’h 

HaKadoch, puisqu’elles sont à l’origine de la diminution de la 
lune, elles en sont exemptées, car « un accusateur ne peut devenir 

un défenseur ». (Voir Maguène Avraham, Simane 426 ; Michna Broura 

426,1 ; Kaf Ha’haïm ad loc. ; Or Létsion, Tome 4 §1.) 

Néanmoins, Rav Ovadia Yossef zatsal (‘Hazon Ovadia – Hanouka, 

p. 371) écrit que, bien qu’il ne soit pas d’usage de voir les femmes 
réciter cette bénédiction, il est préférable — lorsque possible — 



 

38  

 

qu’elles s’en acquittent en écoutant un homme la réciter, avec 

l’intention de les acquitter. (Voir son exposé p. 371-373.) 

17. Non-voyant 
Un non-voyant ne récitera pas la Bircat Halévana en raison d’une 

makhloket entre les sages. Selon le principe de safek berakhot 
lehakel, lorsqu’il existe un doute concernant une bénédiction, on 

adopte une position indulgente et on ne la récite pas. Il essaiera donc 

de s’acquitter de la bénédiction par l’officiant ou un membre de 
l’assemblée, en le prévenant auparavant qu’il souhaite s’en 

acquitter.  

Quant au Michna Broura (426 ;2§1), il stipule que le non-voyant 

devra réciter la Birkat Halévana. Mais les décisionnaires [séfaradim] 

suivent plutôt le premier avis, celui de ne pas la réciter. (Ben Ich 

‘Haï, Vayikra II §24 – Hazone Ovadia Hanouka p. 369) 

Le Kaf Ha’haïm (426 §2) ajoute qu’en ce qui concerne le reste des 

versets et des mentions après la bénédiction, il pourra très bien les 
réciter lui-même. 

18. Endeuillé 
Il est vrai que l’endeuillé ne récite pas la Bircat Halévana durant les 

sept jours de deuil. Et tout cela s’applique à condition qu’il lui reste 

du temps pour réciter cette bénédiction durant ce mois, après la fin 
du deuil.  

Mais s’il craint de ne pas pouvoir la réciter après les sept jours, il 
est permis de la réciter pendant les sept jours. Et il lui est permis de 

sortir de chez lui pour la réciter en présence d’un minyan. (‘Hazon 

Ovadia Hanouka p373 – Yalkout Yossef 426 ;36) 

19. Propreté 
Il convient de s'assurer que l'endroit où l'on prévoit de réciter la 
Bircat Halévana soit propre, en le balayant si nécessaire, afin 

d’éviter toute présence d’impuretés ou de saleté. En effet, cette 

bénédiction doit être prononcée dans un lieu propre et pur, aussi 

bien à la vue qu’à l’odorat.  

Il est inapproprié de réciter cette bénédiction dans une ruelle 

souillée, devant une poubelle ou à proximité d’eaux usées. 



 

39  

 

Dans un tel cas, il faut s’éloigner d’au moins la distance visible 

devant soi, et de quatre coudées (environ deux mètres) sur les côtés, 

ou bien de toute zone où l’odeur n’est plus perceptible, également 
sur une distance de quatre coudées. À défaut, il est préférable de ne 

pas réciter la bénédiction du tout. (Kaf Ha’haïm Falagi 35 ;2 – ‘Hazon 

Ovadia ‘Hanouka p364) 

Le ‘Hemdat Yamim (9 ;10) va jusqu’à dire que celui qui veille sur 

son âme prendra grand soin de s’éloigner des lieux sales, afin de ne 
pas y réciter la bénédiction. Il est même préférable de la réciter chez 

soi dans un endroit propre, plutôt que sous le ciel à découvert dans 

un lieu où règne une mauvaise odeur, car cela profane la sainteté — 
de la même manière que des sacrifices seraient rendus invalides — 

et cela est considéré comme un rejet de la parole de d’Hachem, 

comme l’ont interprété les Sages sur le verset "car il a méprisé la 
parole de l’Éternel"(Bamidbar 15 ;31). 

20. Dans la pureté 
Du fait que la récitation de la Bircat Halévana est considérée comme 

un accueil de la Présence divine (la Chékhina), les personnes 

pieuses ont l’usage de se tremper au Mikvé dans la journée 

précédant cette bénédiction. C’est une belle coutume, en particulier 
pour celui qui n’est pas dans un état de pureté suite à une union 

conjugale. (Ben Ich ‘Haï, Vayikra II §22) 

21. Vêtements 
Le ‘Hemdat Yamim (9;11-12) écrit que lorsqu’on récite la Bircat 

Halévana, il est important de se présenter avec respect et dignité. 
En effet, nos Sages nous enseignent que ce moment spirituel est 

comparable à une rencontre avec la Chékhina (la Présence divine). 

C’est pourquoi il est juste et beau de s’y préparer comme on le ferait 
pour une occasion importante. 

Le prophète Amos nous rappelle : « Prépare-toi à rencontrer ton 
D.ieu, Israël » (Amos 4,12), et dans la Méguila d’Esther, on lit que 

« nul ne peut entrer à la porte du roi en habit de deuil» (Esther 4,2). 

Cela signifie qu’il faut éviter de faire cette prière à la légère, en 
habits négligés.  

Malheureusement, il arrive que certains récitent cette bénédiction 
sans y accorder suffisamment de respect, en sortant parfois même 

en pyjama.  



 

40  

 

Or, si l’on comprend la grandeur de ce moment, saluer 

symboliquement la lumière renouvelée que Hachem nous donne 

chaque mois, on réalise qu’il mérite notre attention et notre 
préparation. 

Dans cet esprit, il est recommandé, même lorsqu’on récite la 
bénédiction de la lune en semaine, de s’habiller avec soin : des 

vêtements propres et élégants, un chapeau ou une belle kippa, et une 

allure soignée pour « accueillir la fiancée », comme nos Sages 
comparent la lune renouvelée. 

Profitons-en pour rappeler que ce principe s’applique à toute prière 
quotidienne. On ne se présente pas pour prier comme on irait à la 

plage, en jogging, tongs, sweat-shirt ou faire ses courses ! Dès que 

l’on franchit la porte d’une synagogue, cela doit nous interpeller : 
nous entrons dans un lieu saint. Ce n’est pas un endroit pour se 

présenter négligé. Chaque Amida est un moment unique où l’on se 

tient devant le Tout-Puissant ; il convient donc de montrer respect, 

soin et dignité dans notre tenue et notre attitude. 

Les décisionnaires ont beaucoup insisté sur cette préparation. 
Certains vont jusqu’à dire que, pour cette raison, il est préférable de 

réciter cette bénédiction le samedi soir, à la sortie de Chabat, car on 

est alors déjà vêtu de beaux habits, parfumé et dans une atmosphère 

de pureté. 

22. Chaussures 
Dans l’ouvrage ‘Hessed Lahalafim (426, §3), il est écrit qu’à l’issue 

du 9 Av, on ne doit pas réciter la Bircat Halévana sans chaussures. 

De même, Rabbi ‘Haïm Falagi était profondément attristé de voir 

que, à l’issue de Yom Kippour, certaines personnes récitaient cette 
bénédiction avec des chaussures en toile (Roua’h ‘Haim 603, §3).  

Le Sdei ‘Hemed insiste fortement sur ce point (Yom Kippour 1, §1). 

Le Michna Broura (426§11) insiste également sur ce point : il 

précise qu’à l’issue du 9 Av, la Bircat Halévana ne doit pas être 

récitée sans chaussures. 

Rabbi Haïm Kaniesky זצק''ל (Ichei Israël – Réponse 337) explique 

que même celui qui porte des chaussures en caoutchouc (crocs ou 

autres) devra les remplacer par de véritables chaussures, car le statut 

de ces chaussures équivaut à être pieds nus. Cependant, l’auteur du 
Emeth Lé Yaâkov estime que si ces chaussures en caoutchouc ou 



 

41  

 

en toile sont jugées honorables, il est permis de réciter la Bircat 

Halévana avec. (Édition Dirchou du Michna Broura, Simane 426, note 

24) 

Ainsi, Rav Ben Tsion Moutsafi (‘Hodech Betsion p.335) rapporte 

que les personnes scrupuleuses, par mesure de piété dans 
l’accomplissement des mitsvot, chaussent leurs chaussures avant de 

réciter la Bircat Halévana. Ils prendront leurs dispositions avant 

d’apporter leurs chaussures, par précaution et souci d’organisation. 

23. Cimetière 
On ne récitera pas la Bircat Halévana dans un cimetière, 

principalement pour éviter une situation de «לועג לרש -se moquer 

du pauvre ». Cette expression fait référence à l’accomplissement de 

mitsvot en présence de ceux qui ne peuvent plus les accomplir, à 

savoir les défunts. Par respect pour eux, il est interdit de montrer 
ouvertement l’accomplissement de commandements dans un tel 

lieu. 

C’est la raison pour laquelle, par exemple, on a l’habitude de rentrer 

les Tsitsit lorsqu’on entre dans un cimetière. Ce geste, souvent 

associé aux Tsitsit, s’applique en réalité à toutes les mitsvot 

visibles, afin de ne pas attrister ou humilier les Néchamot./âmes qui 

n’ont plus la possibilité d’en faire autant. 

De plus, il est approprié de réciter cette bénédiction dans un état de 

pureté, tant physique que spirituelle. (Elya Raba 426 ;17 – Kaf hahaim 

Falagi 35 ;12) 

Il est également dit qu’un lieu de Touma comme un cimetière est 

propice à ce qu’un esprit d’impureté (רוח טומאה) s’attache à la 

personne, que D.ieu préserve. (Chaar Hayi’houdim Chap4) 

24. La lire dans un sidour 
Le Maḥatsit Hachékel écrit qu’il n’est pas conforme à la règle de 

réciter la Bircat Halévana par cœur. Bien qu’il soit courant dans le 
monde de dire cette bénédiction oralement sans la lire depuis le 

début dans un sidour, cela n’est pas correct.  

Il convient donc de la réciter à partir d’un sidour, car s’agissant 

d’une bénédiction occasionnelle, tout le monde ne la maîtrise pas 

parfaitement, et il y a un risque d’erreur (Michna Beroura 100:1 §2 ; 

Atéret Paz §46). 



 

42  

 

Agir ainsi constitue également un excellent moyen de renforcer la 

concentration (Kaf Ha’haïm Falagi 35:4 ; Pétaḥ Hadvir, p. 98b). 

25. Mot à mot 
Maran Ha'Hida écrit : « Il convient de réciter la bénédiction mot 

à mot, avec sérénité et dans un langage clair. En effet, celui qui 
prononce cette bénédiction affirme accueillir la Présence divine – 

comment pourrait-il alors le faire avec précipitation et négligence, 

comme s’il avalait des paroles sacrées ? » (Atéret Paz §55) 

C’est pourquoi il faut accorder une attention particulière à la 

prononciation de chaque mot de cette précieuse bénédiction, avec 
calme et clarté, car par elle, on accueille la Chékhina (Présence 

divine). Comment pourrait-on le faire en précipitant les mots, en 

avalant lettres et syllabes ? 

Comme le dit la Guémara (Berakhot 47a) : « Il ne faut pas jeter une 

bénédiction de sa bouche. » 

Chaque mot, chaque lettre, mérite d’être articulé avec soin, sans être 

expédié ni déformé. Il est donc essentiel de réciter cette prière avec 
une élocution posée, une intention profonde (kavana) et dans la joie, 

en restant pleinement conscient du sens des paroles que l’on dit. 

26. Mode d’emploi 
La Bircat Halévana sera présentée pas à pas avec précision dans la 

seconde partie de l’ouvrage, accompagnée de sa traduction ainsi 
que d’un commentaire enrichi. Voici toutefois ici un aperçu concis 

du déroulement de la Bircat Halévana. 

La sédère débute par la récitation de deux Téhilim, destinés à se 

préparer intérieurement et à contempler la grandeur d’Hachem. 
Vient ensuite la bénédiction elle-même, récitée avec joie et ferveur. 

Après la bénédiction, on récite plusieurs versets et formules de bon 

augure, tels que « Bessiman tov », « David Mélekh Israël », et 

d’autres passages traditionnels. 

On conclut ensuite par le Téhilim 121, qui affirme avec force que 

Hachem veille constamment sur nous, protège nos pas et guide 

chacune de nos actions, puis par le Téhilim 150, entièrement 

consacré à la louange. 



 

43  

 

Elle s’achève par la récitation du Kaddich (si il y a un minyane), suivie 

de « Chalom Alekhem » répétées trois fois, avant de danser dans la 

joie et l’allégresse. 

 

L’histoire se déroule à Constantinople, capitale de 

l’Empire Ottoman. Un soir d’été, les Juifs de la ville 

sortirent en nombre dans les rues pour réciter Bircat 

Halévana. Par tradition, ils conclurent par une 
proclamation joyeuse : « David, roi d’Israël, est vivant 

et existe encore ! » 

Ce même soir, le sultan observait sa ville depuis le balcon 
de son palais, admirant les lumières et l’ambiance festive, 

quand il entendit ces cris monter des rues. En entendant 

ces mots, il crut à une rébellion : comment ses sujets juifs 

osaient-ils proclamer un autre roi au sein même de sa 
capitale ? 

Furieux et inquiet, il ordonna dès l’aube l’arrestation des 

dirigeants de la communauté juive. Ils furent accusés de 

trahison pour avoir proclamé un roi étranger. Les chefs 
de la communauté tentèrent d’expliquer qu’il s’agissait 

d’une formule traditionnelle en l’honneur du roi David, 

figure biblique morte depuis longtemps, mais le sultan 
resta sourd à leurs explications. Il voyait dans cette 

déclaration une insurrection et se préparait à les 

condamner à mort. 

La communauté était bouleversée. Personne ne savait 
comment calmer la colère du sultan. C’est alors qu’un 

jeune homme se leva et dit avec force : 

« Puisque tout cela est arrivé à cause du roi David, 

qu’il vienne lui-même nous sauver ! » 

Les Juifs se mirent à prier avec ferveur, demandant à 

D.ieu la délivrance par le mérite du roi David. 

Peu après, au cours d’un grand banquet au palais, le 

sultan perdit connaissance sans raison apparente. 

Lorsqu’il revint à lui, il raconta avec stupeur une vision 
qu’il avait eue pendant son évanouissement: 

Un roi majestueux, couronné de pierres précieuses, était 

apparu et lui avait dit : « Je suis David, roi d’Israël. 

Pourquoi as-tu emprisonné mes enfants ? Je 



 

44  

 

t’ordonne de les libérer immédiatement. » 
À ses côtés se tenait un général impressionnant, qu’il 

identifia comme Yoav ben Tserouya, commandant du roi 
David. 

Tremblant, le sultan raconta cela à sa cour et donna 

l’ordre immédiat de libérer les Juifs et d’annuler toutes 

les accusations. 

Les Juifs de Constantinople accueillirent cette nouvelle 

avec une joie immense, reconnaissants à D.ieu et au 

mérite éternel du roi David. Que son mérite protège 

tout Israël. Amen. 

27. Danser 
Selon le commentaire du  Darkey Moché (426§3), la Bircat 

Halévana n’est pas seulement un moment technique dans le 
calendrier juif, mais un moment profondément spirituel, qui doit 

être vécu avec joie.  

Il souligne en particulier la coutume de danser pendant cette 

bénédiction – notamment au moment où l’on dit : « אֲנַחְנו   ם שֶׁ שׁ   כ ְ
ךְ  נֶגְד   ים  כ ְ דִׁ  – « …De même que nous dansons devant toi- מרַק ְ

comme ayant une signification mystique. 

Il explique que cette joie et ces danses expriment un secret 

kabbalistique majeur : elles symbolisent une union spirituelle, 

comparable à des noces.  

 

Dans son ouvrage Kaf Ha’haïm (416§11), l’auteur 

rapporte une histoire impressionnante d’un Juif qui fut 
sauvé des mains de meurtriers, en récompense de 

l’accomplissement de la mitsva de Bircat Halévana. 

Voici ce qui s’est passé : 

Un Juif fut attaqué de nuit par des brigands qui voulaient 

le tuer. Il leur demanda, avant de mourir, la permission 
d’accomplir une dernière mitsva. Or, la lune venait tout 

juste de renaître. Alors, face à eux, il récita la bénédiction 

de la lune avec une grande ferveur. 

Et lorsqu’il arriva à la phrase « De même que je danse 

face à toi et que je ne peux te toucher... », il sauta et dansa 

trois fois, selon la coutume.  



 

45  

 

C’est alors qu’un vent puissant et soudain se leva, le 

souleva dans les airs et l’emporta au loin — sauvé de 

leurs griffes. 

On y voit la force spirituelle de cette mitsva et même de 

ses coutumes : le miracle ne s’est pas produit au moment 

de la bénédiction, mais précisément au moment du saut 

traditionnel ! Cela montre combien Hachem chérit même 
les usages institués par les sages d’Israël. 

 

La lune, qui se renouvelle chaque mois, est vue comme une image 

du peuple juif, ou de la dimension féminine dans le monde spirituel, 
qui revient s’unir à son "époux", c’est-à-dire à la source divine ou à 

son essence spirituelle. Ce retour et cette union représentent ce que 

la tradition appelle le "Kidouch Ha'hodech", la sanctification du 
mois, dans sa dimension la plus profonde. 

En d’autres termes selon le Darkey Moché, danser sous la lune 
n’est pas un simple geste de joie populaire : c’est un acte 

symbolique et mystique, qui exprime le renouvellement du lien 

entre l’homme et le divin, entre Israël et son Créateur. Et, conclut-
il, "le sage comprendra", c’est-à-dire que ce message s’adresse à 

ceux qui cherchent à voir au-delà des apparences et à saisir les 

profondeurs de chaque Mitsva. 

Mais attention : le Chlah Hakadoch nous met en garde quant à la 

manière d’effectuer les pas de danse lors de la bénédiction de la 
lune. Il est essentiel de veiller à ne pas plier les genoux, afin 

qu’aucune confusion ne puisse naître et que l’on ne pense, à tort, 

que l’on se prosterne devant la lune. 

À la place, il convient simplement de soulever légèrement les talons 

en s’appuyant sur la pointe des pieds, dans un mouvement de 
sautillement léger, comme le rapporte le Michna Broura (326, §14). 

C’est pourquoi, lorsque l’on danse en ronde à la fin de Bircat 
Halévana, on prendra soin de garder les jambes droites, sans les 

fléchir. 

28. Chalom Aleikhèm 
A l’issu de la Bircat Halévana, on répète trois fois « Chalom 

Aleikhèm » — la paix soit sur vous — pour exprimer que le 
renouveau de la lune marque la fin des discordes et des accusations.  



 

46  

 

Au commencement (Beréchit), la lune se plaignit en déclarant : 

« Deux rois ne peuvent partager une même couronne » (Rachi 

Beréchit 1;16), provoquant ainsi une première forme de discorde. 
Depuis lors, à chaque renouvellement, l’ordre et l’harmonie sont 

rétablis. 

Comme la toute première accusation (Kitroug) dans le monde fut 

celle de la lune envers le soleil, affirmant l’impossibilité que deux 

rois portent la même couronne, c’est pourquoi, à l’issue de la Bircat 
Halévana, nous prononçons « Chalom Aleikhèm ». 

Par ces paroles, nous affirmons notre aspiration à la paix et à 
l’harmonie dans le monde. Chaque « Chalom » est une bénédiction 

pour que les accusations s’éteignent, s’éloignent et que la concorde 

règne dans toutes les relations. 

De plus, après avoir invoqué dans la prière la chute de nos ennemis 

par la formule « Que la crainte et l’effroi se saisissent d’eux, que 
par la grandeur de Ton bras, ils deviennent muets comme la 

pierre » (Chémot 15,16) – à l’endroit puis à l’envers contre ceux qui 

nous veulent du mal. 

Pour montrer que cette malédiction n’inclut pas nos proches ni ceux 

qui nous entourent, on se souhaite mutuellement : « Chalom 
‘Aleikhèm - Que la paix vous accompagne ».  (Kaf Ha’haïm 426 ;46 

- Hemdat Yamim 5;26 - Pricha à la fin du Simane 426 – Michna Broura 

426 ;2 §16) 

Dans un registre plus profond, l'ouvrage Ora'h Tsadikim (Simane 

27) du Rav Salman Moutsafi זצק''ל, selon les enseignements du Ben 

Ich ‘Haï, rapporte que lorsque l'on dit « Chalom Aleikhèm –  שלום
 on doit avoir l'intention (kavana) de penser aux deux ,«עליכם

premières lettres en acrostiche, qui sont ש״ע, et qui représentent la 

notion de « Châ Nehorin ». Un concept, souvent mentionné en 

Kabala, qui renvoie à une grande révélation de la Lumière de la 

Face d’Hachem, qui est Son amour, béni soit-Il, pour chaque Juif. 
(Attention, toutes les images de corps et de visage mentionnées dans le 

Zohar et dans d’autres ouvrages de Kabbale ont été utilisées uniquement 

afin de rendre cette sagesse intelligible à l’esprit humain. Sans ces 

allégories, il serait impossible d’accéder à ces notions élevées.) 

On le dira une première fois « Chalom Aleikhèm – שלום עליכם» en 

se tournant à droite, une seconde fois vers la gauche. La troisième 

fois sera dite en face, avec cette fois-ci l’intention (kavana) que le 



 

47  

 

terme « Chalom Aleikhèm – שלום עליכם» a la même guématria que 

21 fois le Nom d’Hachem « ה-ו-ה-י » (26), qui est mentionné dans 

les Téfiline, et pour d'autres raisons encore plus profondes. 

Même si l'on n’a pas toutes ces connaissances, il est important de 
savoir que ces gestes et paroles, en apparence simples, ont un grand 

impact dans les cieux. 

C’est pour cette raison que, selon les enseignements du Ari Zal, 

même si l’on récite la Bircat Halévana seul et que l’on ne peut 

s’adresser à une personne, on devra tout de même dire « Chalom 
Aleikhèm » à trois reprises, car cela représente un langage de prière 

permettant d’éloigner les accusateurs. Ainsi est la coutume des 

Séfaradim (voir ‘Hodech Betsion, p. 416). 

 

Pourquoi répète-t-on trois fois « Chalom ‘Aleikhèm » ? 

Après avoir invoqué à trois reprises la chute de nos ennemis dans la 
requête, cette répétition de « Chalom ‘Aleikhèm » reflète 

exactement cette intention et symbolise la confirmation de la paix. 

(Michna Broura 426§16) 

Mais encore, l’ouvrage Taâmei Haminhagim vé Mekorei 

Hadinim (Roch ‘Hodech §460 p203) rapporte la raison pour laquelle 
on dit « Chalom Aleikhèm » trois fois s’explique à partir du verset 

de Téhilim (119:165) : « כְשׁוֹל ין לָמוֹ מִׁ י תוֹרָתֶךָ וְא  לוֹם רָב לְאֹהֲב   Un-שָׁ

grand Chalom pour ceux qui aiment Ta Torah, et rien ne peut les 
faire trébucher.» 

Nos sages enseignent que le pluriel implique au moins deux, et que 

le mot «  רָב - grand » symbolise le chiffre trois. Ainsi, dans ce 

verset, le mot « Chalom » est multiplié par trois, et de cette 
« multiplication » découle la fin du verset : « rien ne peut les faire 

trébucher. » 

Pour refléter cette idée de paix complète et de protection, on répète 

donc « Chalom Aleikhèm » trois fois à l’issue de la Bircat Halévana. 

Le Ben Ich Haï (Vayikra 28§ ב) explique dans son ouvrage 

Mekabtsel que la raison pour laquelle on dit trois fois Chalom 
Aleikhèm à l’issue de la Bircat Halévana est liée à un enseignement 

du Midrach Tan’houma (Parachat Kedochim 15) : Rabbi Éléazar 

dit : « Éssaw, le méchant, versa trois larmes : une de son œil droit, 
une de son œil gauche, et la troisième resta suspendue dans son œil 



 

48  

 

sans couler. Quand cela se produisit-il ? À l’heure où Its’hak 

bénissait Yaâkov. » 

Le Ben Ich Haï explique que c’est pour cette raison que l’on donne 

trois pièces chaque matin au moment de « יד וִׁ  Va-yavarekh - וַיְבָרֶךְ ד ָ

David  », lorsque l’on arrive au mot « ֹל כ   Bakol », afin de nous - ב ַ

protéger de l’accusation liée à ces trois larmes, dont deux ont coulé 

et la troisième est restée en suspens. 

Le verset dans Yéchaya (32:17) dit : « Et l’œuvre de la Tsédaka sera 

leChalom », afin de régénérer la paix à cause des larmes d’Éssaw 

 dont la guématria 396 est la même que celle de Chalom ,(עשו)

 Mais aussi, pour éveiller le mérite de Yaâkov Avinou, dont .(שלום)

le nom יעקב, doublé, équivaut également à celui de Chalom. C’est 

pour cette raison que l’on prononce trois fois le mot Chalom. 

Le Ben Ich Haï conclut la fin de son développement en citant le 

verset dans Chémouel (25:6) א : « Et vous direz : Ainsi soit pour la 

vie », qui fait référence à Yaâkov qui n’est pas mort, et la suite du 
verset dit : « Sois en Chalom, en Chalom ta maison, en Chalom tout 

ce qui t’appartient », mentionnant trois fois le mot Chalom. 

J’ajouterai, avec l’aide de D.ieu, que le terme (Chemot15 ;18) « ה׳
מְלךְֹ לְעוֹלָ  דיִׁ ם וָע   -Hachem régnera pour toujours et à jamais» a lui 

aussi la même valeur numérique que Chalom.  

De plus, le mot Chalom répété trois fois à la même valeur 

numérique que le verset dans le Téhilim (121:6) : «  ֹמֶשׁ לא ֶ יוֹמָם הַשׁ 
ל ָ  חַ ב ַ ה וְיָר  ָ כ  ֶ יְלָהיַכ   - De jour le soleil ne t’atteindra pas, ni la lune 

pendant la nuit». Ce psaume fait partie d’un texte de protection qui 

affirme que Hachem protège Son peuple contre tous les maux et 

malheurs, de jour comme de nuit. 

 

Pourquoi inverser la mention de « Chalom ‘Alékhèm » ? 

On explique qu’il est important de bien distinguer qui pose la 

question et qui y répond. Sans cette distinction, on pourrait croire 

que celui qui répond est en réalité l’auteur de la question, car il n’est 
pas évident au départ que l’autre a commencé. On ne comprendrait 

alors pas pourquoi l’initiateur ne répond pas, alors qu’il est 

important de répondre à une salutation, comme il est enseigne dans 



 

49  

 

la Guémara (Berakhot 6b) « Si une personne a salué son prochain et 

que ce dernier ne lui répond pas, il est appelé voleur ».  

C’est pourquoi on établit une distinction verbale : l’un dit « Chalom 

‘Alékhèm » et l’autre répond « ‘Alékhèm Chalom ». 

Mais encore, après avoir demandé la chute de nos ennemis, d’abord 

dans l’ordre puis à l’inverse, à trois reprises, nous proclamons 
ensuite la paix entre nous, également à trois reprises et dans les deux 

sens. L’inversion de la formule – répondre « ‘Alékhèm Chalom » à 

« Chalom ‘Alékhèm » – suit le même principe : la mention de paix 

se dit à l’inverse, en écho à la requête contre nos ennemis. 

29. Chanter 
Les communautés ashkénazes ont pour coutume de chanter 

« Tovim Méorot Chébaram Elokénou… », tiré de la Téfila du matin 

du Chabat (Halikhot Chlomo, p. 186, note 22 ; ‘Hazone Ovadia 

‘Hanouka, p. 334). 

Cette coutume s’est répandue et est même entrée dans les usages de 

certaines communautés séfarades. 

30. Alénou Lechabéa’ḥ 
Dans certaines communautés majoritairement ashkénaze, il est 
d’usage de réciter le premier paragraphe d’Âleinou Léchabéaḥ 

après la Bircat Halévana.  

En effet, certaines personnes pourraient, à tort, croire qu’en se 

tenant face à la lune avec joie, on lui rend un hommage quelconque. 

Pour dissiper toute ambiguïté, on récite Âleinou Léchabéaḥ, qui se 
conclut par ces paroles claires : « Car l’Éternel est D.ieu dans les 

cieux en haut et sur la terre en bas – il n’y en a pas d’autre. » 

Ce geste vient affirmer que si nous sortons admirer la lune, c’est 

uniquement pour reconnaître la grandeur du Créateur, qui éclaire le 

monde selon Sa volonté – comme le dit le verset d’Yechaya (40, 26) 

: « Levez les yeux vers les hauteurs et voyez : qui a créé cela ? » 
(Béour Halakha 426:2, ומברך מעמד) 

Le Séfer "Avodat Haboré" rapporte une autre raison : Âleinou 

Léchabéaḥ a été composé par Yéochoua bin Noun, et dont le visage 

est comparé à la lune (Baba Batra 75a). 



 

50  

 

Cependant, le ‘Hida (Moré Etzba 190) écrit qu’il ne faut pas réciter 

Âleinou Léchabéaḥ après la bénédiction de la lune, et telle est la 

coutume des communautés séfarades. 

Toutefois, si l’on récite la Bircat Halévana avec une communauté 

qui a l’usage de dire Âleinou, on le dira avec eux (‘Hazon Ovadia – 

‘Hanouka, p. 334). 

31. Its’hak 
Le Sefer Tsourat Halevana (15:6) rapporte que certaines 

communautés, notamment celle de Djerba, ont la coutume de dire 

après « Chalom Aleikhèm » : « Its’hak ! Its’hak ! Its’hak! ». Cette 
pratique est liée à un enseignement du Midrach (Bamidbar Raba, 

chapitre 2), selon lequel Avraham est comparé au soleil, Its’hak à la 

lune, et Yaâkov aux étoiles. 

De plus, dans le piyout Ets Shaaré Ratsone, récité à Roch Hachana 

à propos de la Akédat Its’hak, on lit : «  ַח י יָר  לִׁ י עוֹלָם ב ְ —אל נָא, יְהִׁ

De grâce, que jamais le monde ne soit privé de lune », la lune faisant 

allusion à Its’hak.  

Ainsi, il est recommandé, après la Bircat Halévana, de contempler 

le visage d’une personne portant le nom                    « Its’hak», afin 

d’évoquer le mérite de notre patriarche Its’hak, qui est comparé à la 
lune (Kaf Ha’haïm Falagi  35 ;23 -  Atéret Paz, chapitre 129). 

32. Argent 
Rav ‘Haïm Falagi (Kaf Ha’haïm 35:27) écrit qu’il existe une belle et 

significative coutume consistant à contempler son reflet dans un 

objet ou un ustensile en argent lors de la Birkat Halévana. 

L'argent (kessef-כסף) symbolise la miséricorde, tandis que l'or 

(zahav-זהב) représente la rigueur (le jugement). Or, ce moment de 

la bénédiction est un temps propice pour demander miséricorde. De 

plus, la guématria du mot Zahav/or tend à décroître ( 7ב= 5ה= 2ז= ), 

alors que celui de l’argent tend à croître ( 02ף= 02ס= 72כ= ), ce qui 

correspond parfaitement à ce que nous exprimons dans cette 
bénédiction : le souhait du renouvellement et du remplissage de la 

lune, qui symbolise Israël, comparé à la lune dans sa croissance. 

Il est d’ailleurs écrit que l’on ne bénit la lune que lorsqu’elle est en 

phase de croissance, et non lorsqu’elle est en déclin. (Voir le livre 



 

51  

 

‘Homat Anakh, à la fin des Kétoufim, dans le passage intitulé ‘Homa 

Nissgava, page 196.) 

Selon l’opinion du Rambam, la Bircat Halévana peut être récitée 
jusqu’au 16 du mois. Et c’est peut-être pour cela que l’on utilise 

l’argent : car en guématria réduite, le mot kessef (002=כסף) 

équivaut à 16. 

33. Secouer le vêtement 
Après avoir récité la Bircat Halévana, il est de coutume selon le Ari 

Zal, de secouer les pans de son vêtement ou les coins du talitֶּ 
katane, dans le but de repousser les forces spirituelles négatives 

(‘hitzonime et klipot) qui sont, selon la tradition, liées à la plainte 
originelle de la lune. (Kaf Ha’haïm 326 ;48) 

C’est également ce qui est à l’origine de l’usage consistant à sortir 

les Tsitsit à ce moment : à l’origine, le geste avait pour but de 

secouer les coins du talit, et non simplement de les embrasser 

comme on le fait souvent aujourd’hui. (Kaf Ha’haïm Falagi 35 ;22) 

34. Tsitsit 
Après avoir récité la Bircat Halévana, il est recommandé de 

regarder ses Tsitsit. Ce geste, apparemment simple, revêt en réalité 

une profonde signification. 

D’abord, il constitue une continuité naturelle de la Mitsva : en 

manipulant les Tsitsit, on les vérifie et s’assure qu’ils sont en bon 

état, ce qui est déjà en soi une action méritoire. On dit souvent que 
« ce que voit l’œil influence le cœur », et ici encore, le regard 

favorise une prise de conscience intérieure. 

Mais ce geste va plus loin : regarder les Tsitsit est également lié à 

la présence Divine. Nos Sages enseignent que ce regard élève 

l’âme, renforce la conscience spirituelle et inspire la crainte du Ciel 
(Yirat Chamayim). Il n’est pas anodin que les lettres du mot « reïya 

 – יראת – vision » soient les mêmes que celles de « yir’a – ראית –

crainte ». 

Ainsi, ce moment est particulièrement propice : après avoir levé les 

yeux vers le ciel pour bénir la lune, on baisse le regard vers les 
Tsitsit, établissant un lien entre le haut et le bas. Une double 

élévation, dans deux directions complémentaires. (Voir Kitsour Chla 

p.54b – Kaf Ha’haïm Falagi 35;22) 



 

52  

 

En effet, une des intentions requise à avoir lorsque l'on porte un 

Talit, est de « voir » les Tsitsit afin qu’ils nous rappellent tous les 

commandements, comme il est écrit : « Ce sera pour vous un Tsitsit 
: vous le verrez [ourhitèm], vous vous souviendrez de tous les 

commandements, vous les accomplirez, et vous ne vous égarerez 

pas [vélo tatourou] derrière votre cœur et derrière vos yeux. » 

Cette vision des Tsitsit et ce rappel des mitsvot doivent, selon la 

suite du verset, ne pas nous laisser emporter par la vision « égarée 
» [tatourou] de notre cœur ou de nos yeux.  

Rachi nous explique, que le mot «tatourou» et le même mot 
employé par la Torah pour designer la visite des explorateurs 

[latour] qui ont trébuché. 

Et Rachi commente sur le verset « Ne vous égarez pas après votre 

cœur et après vos yeux (Bamidbar 15,39) que « Le cœur et les yeux 

sont les explorateurs du corps, ils lui servent d’agents pour le 
pousser à la faute : l’œil voit, le cœur désire, et le corps accomplit 

la transgression. » 

Nos sages nous enseignent que les yeux voient ce que le cœur 

désire. Le cœur et les yeux sont les explorateurs du corps, ce sont 

eux qui lui propose la avéra (la faute. 

C’est pour cette raison qu’au moment propice de la Bircat 

Halévana, nous agissons ainsi afin d’attirer une influence favorable 
pour le mois à venir. 

35. Ségoulot 
La récitation fervente de la Bircat Halévana constitue une précieuse 

Ségoula dans certains domaines : 

Pour le mariage : 

Le Kaf Ha’haïm (426 §10) rapporte une Ségoula pour les jeunes 

hommes célibataires qui souhaitent se marier : « ils devront veiller 

à réciter la Bircat Halévana avec beaucoup de ferveur et en 
minyan, comme il est écrit dans le Séfer Hamidot LeMaharahn. » 

Pour écarter le mal : 

Il existe une précieuse Ségoula  pour celui qui récite la Bircat 

Halévana avec ferveur : selon l’enseignement de nos Sages, de 
mémoire bénie, aucun mal ni danger de mort ne lui surviendra 



 

53  

 

durant tout le mois (Moré Baétsba, section 188 ; Pa’had Yits’hak, 57a ; 

Midrach Talpiot, 79a ; Kitsour Chlah). 

Pour éviter une mort étrange : 

De plus, celui qui récite la Bircat Halévana comme il se doit est 
protégé d’une mort étrange (Kaf Ha’haïm 426:10, au nom de Elya 

Raba). 

C’est pourquoi une personne malade est encouragée à puiser en elle 

force et courage pour accomplir cette bénédiction avec la plus 

grande concentration. 

Si elle est dans l’impossibilité de sortir, elle pourra la réciter depuis 

une fenêtre. De même, si le vent lui est nuisible, il est permis de 
réciter la bénédiction à travers une vitre en verre (Kaf HaHaïm Falagi, 

35:3). 

Contre les Maux de dents : 

Lors de la Bircat Halévana, le Rav Israël Yaakov Kanievsky 

 plus connu sous le nom de Steipeler, avait une habitude de ,זצק''ל

dire après les mots « ד י רוֹק  אֲנִׁ ם שֶׁ שׁ   ,la formule suivante : « Ainsi ,«כ ְ

aucun de mes ennemis ne pourra me nuire, et je n’aurai pas mal 

aux dents.- ֶּאֵב ְ הֶּלִיֶּכ  יֶּלְרָעָה,ֶּוְלאֶֹּיִהְי  וֹעֶַּב ִ לֶּאוֹיְבַיֶּלִנְג  ָ כְלו ֶּכ  ךְֶּלאֶֹּיו  ָ כ 
יִם נ ַ  .« ש ִ

Un jour, sa femme souffrait de maux de dents intense. Le Steipeler 

prononça cette phrase pendant la Bircat Halévana en mentionnant 
son nom et peu après, la douleur disparut totalement. 

Elle confia l’histoire à leur fils, Rabbi ‘Haïm Kanievsky זצק''ל, 
tout en lui demandant de la garder pour lui. Elle craignait que cette 

Ségoula ne fasse de son mari une « faiseur de miracles » et ne 

perturbe son étude-limoud. 

Rav Ovadia Yossef זצק''ל rapporte la même Ségoula, mais sous 

une autre formulation : il l’intercale à voix basse après les mots « 

ר ק ָ לָל וְעִׁ ם כ ְ י רָצוֹן » : la requête suivante « וְלאֹ יַעֲשׂו  בָנו  שׁו ם רשֶֹׁ וְיְהִׁ
ם יִׁ נ ַ ב שִׁׁ א  י כ ְ הְיֶה לִׁ אֹ יִׁ ל  ימָ  » puis il reprend avec ,« שֶׁ ֹל עֲל יהֶם א  פ  תָה ת ִׁ
 (Hazon Ovadia - Hanouka p. 331') .« וָפַחַד



 

54  

 

36. Mi cheberakh 
Dans certaines communautés, il est de coutume que le Rav bénisse 

les fidèles à l'issue de la Bircat Halévana, car ce moment est 

considéré comme propice, les portes du ciel étant alors ouvertes. 

37. Tsédaka 
Rav ‘Haïm Falagi, dans son ouvrage Roua’h ‘Haïm (426:5), 

enseigne qu’après la Bircat Halévana, il convient de donner trois 
proutot (petite pièce) à la Tsédaka, en ayant l’intention de hâter la 

Guéoula (la délivrance). Cette pratique s’appuie sur les propos du 

Rambam (Hilkhot Matanaot Aniyim 10:1) : « Israël ne sera délivré 
que par la Tsédaka. » 

Le Sefer Yémei David (Maasséi Tsédaka §30) explique que ces trois 

proutot correspondent aux trois occurrences du mot « אור - lumière»  

dans le verset : «  הְיֶה ה יִׁ ה וְ אוֹר הַחַמ ָ בָנָה כ ְ אוֹר הַחַמ ָ וְהָיָה אוֹר הַל ְ
ם בְעָתַיִׁ  ,Et la lumière de la lune sera comme la lumière du soleil - שִׁׁ

et la lumière du soleil sera multipliée par sept. » (Yéchayahou 30:26) 

Sur le plan kabbalistique, ces trois lumières permettent de dissiper 

toutes les accusations dirigées contre la Chochana ‘Elyona — la « 

rose supérieur » — symbole d’un aspect spirituel élevé du peuple 
d’Israël. Cette image représente une beauté spirituelle, comparable 

à une rose au milieu des épines, c’est-à-dire entourée de forces 

négatives. 
Comme le Zohar (Toldot 137a), commentant le verset de Chir 

HaChirim (2:2) « ים ין הַחוֹחִׁ ה ב   נ ָ שׁוֹשַׁ  Comme une rose parmi les - כ ְ

épines », explique que cela fait allusion à la Chochana ‘Elyona, 
préservant sa pureté et sa lumière malgré l’opposition qui l’entoure. 

Cependant, selon les enseignements du Ari zal (Chaar HaKavanot, p. 

52b), il est déconseillé de donner la Tsédaka durant la nuit.  

Le ‘Hida (Birkei Yossef – Ora’h ‘Haïm 235:1) note également que la 

nuit est un temps de « דין- rigueur », moins favorable à 

l’accomplissement de cette Mitsva. 

Le Mahari Tséma’h précise que cette réserve ne concerne que les 

cas où l’on donne la Tsédaka avec une intention mystique, dans un 
but de protection ou de bon augure. En dehors de ce cadre, il est 

tout à fait permis de donner la Tsédaka, même la nuit. 



 

55  

 

La raison profonde en est que, selon la Kabbale, la nuit est le 

moment où les kô’hot ha’hitsonim (forces négatives extérieures) 

ont plus d’influence. La Tsédaka, en tant que Mitsva très élevée, 
pourrait « éveiller » ces forces, entraînant une réaction spirituelle 

néfaste — que D.ieu nous en préserve. Cela concerne 

particulièrement les dons accompagnés d’intentions ésotériques. 

Néanmoins, d’un point de vue halakhique, aucun interdit n’existe à 

ce sujet. 

Pour ceux qui désirent agir de manière optimale, Rav Ben Tsion 

Moutsafi chlita rapporte dans son ouvrage ‘Hodech Betsion (p. 424) 

qu’il est préférable de donner la Tsédaka après ‘hatsot (la moitié de 

la nuit), moment à partir duquel l’influence des forces de rigueur 

commence à diminuer. Ainsi, on prendra soin de mettre de côté trois 
pièces destinées à être données ce soir-là, après avoir récité la Bircat 

Halévana, une fois ‘hatsot passé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


