HALEVANA BROURA

LA BIRCAT HALEVANA PAS A PAS
COMMENTAIRES & EXPLICATIONS

) | -
QR\R Qi\ L
UK SURTIRVIRS, 4y

) .

des ek, Que tous

Ares \ovent e Nom :
dHachem, car Il a ordonné leur 29914
création. Il Les maintient 2 S"? e
jamais et leur a donné des lois

qui demeurent immuables.

,«Car je rggarderal Tes cieux, Y TIY

[ ceuvre de Tes dojgts, la lune éf it Mk
les étodles que Tu as elables. w1

Hachem, notre Maitre, que 7on - , 28 /707 J 2%

om est glorreny dans &/ - j
Ve 1 est glorrewx dans loule /2 oy S5 Y vy

HALEVANA BROURA-_______
~E AP TN_

pour laquelle on ré- ne la regarde plus du fout. Pour
1 148 - les six prem-  ceux qui ont | ‘habitude de réciter
itent toute la cré- «Lechem Y’houd» avant de
irdera la lune

\

\

\

\

‘ anges, ¢toiles et & 5

‘ Hachem. 1ls nol OVDHM tion, afin de
\

\

\

\

rés possible

\ovange dépasse @ cooo0 ol
N Que noue Michna Bre
SRR SN 2 e Hai Vayiks
ixsle Ae \a ( \\ Wa ot o

nanh de
Qe SR e

o

OFFERT PAR WWW.OVDHM.‘COM



‘F,ﬁhcﬁ\’ji
\ Hayilw

[T

e e
4
S

Paracha Kétorete Echet 'Hayil

&
1

Séli'hot Roch Hachana Soukot

Tou Bichevat Pourim

Merci de nous faire part de vos A T \
remarques ou suggestions Eq By Laliala
www. OVDHM.com | == |2 "
info.ovdhm@gmail.com s :
| -

Séfirat Hadmére Havdala Hafrachat 'Hala

Nous autorisons la reproduction
et I'enregistrement de parties de
cet ouvrage sous quelle que
forme que ce soit, pour une
diffusion et utilisation
personnelle et non commerciale,
ou pour une étude de groupe.

/', 4 “‘M’n.‘“(
Lol

Bon Anniversaire La Vie Nous Parle Le Jour s'éleve

Premiiere Edition

Imprimé en Erets Israél
Bnei Brak - CHEVAT 5786
©Tous droits appartenant a OVDHM Brit Mila ~ Hadlakat Nérot ~ Hanouka

Tous les ouvrages sont disponibles
en EBOOK sur notre site
P o 7 &

EDITION OFFERTE

NE PEUT ETRE VENDU

Les FICHES pratiques  La Daf de Chabat

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

Nous introduirons la Birkat Halévana par la récitation de ces deux
Téhilim, afin de nous préparer intérieurement et d’élever notre regard

vers la grandeur d’Hachem.

Au chef des chantres, chant de
David. Les cieux racontent la gloire
d’Hachem, et le firmament
proclame 'ceuvre de ses mains. Le
jour en fait le récit au jour, la nuit
en donne connaissance a la nuit.
Point de discours, point de paroles,
leur voix ne se fait pas entendre.
Sur toute la terre [pourtant] s’étend
leur harmonie, et leurs accents
vont jusqu'aux confins du monde,
la ou [Dieu] a assigné une demeure
au soleil. Celui-ci, pareil au jeune
époux sortant de sa chambre nup-
tiale, se fait une joie, tel un héros,
de parcourir sa carriére. Son point
de départ est a lextrémité des
cieux, son orbite embrasse leur
étendue: rien ne se dérobe a sa
chaleur. La Torah d’Hachem est
parfaite: elle réconforte I'ame. Le
témoignage d’Hachem est vér-
idique: il donne la sagesse au sim-
ple. Les préceptes d’'Hachem sont
droits: ils réjouissent le cceur. Le
commandement d’Hachem est
lumineux; il éclaire les yeux. La
crainte d’Hachem est pure: elle
subsiste 4 jamais. Les jugements
d’Hachem sont vérité: ils sont par-

T ainm My
o8 ww:: z:maz:r: z:v:w-:
BT M MY '-:ws:m
ﬂ'?"?ﬁ SN Y39 mﬁ a9y
wr:s N nyT '1‘:"7‘?
PRy %2 aven vm
DY NBY POsT '7:: :abip
WRws ms‘m b:n Ry
10mD NI cans ShN o
2§23 B § nom sx~
z:v:w-r TEPR IMNN PIN?
::mx,? 5y InEIPNY INNR
DR inmme aner MY
WoI naswn masmn i
i~} I b B sb b )
MY YTIPD 0D fairboigie
m_xr; 2% mwn nwwwﬁ
LAl mvsr: 12 -n-m
mmg: -m-m -n-r-~ nmv

-HALEVANA BROURA-

ST

"La raison pour laquelle on ré-
cite ce Tehilim avant la Bircat
Halévana est de contempler la
grandeur d’Hachem en ob-
servant les cieux, le soleil et la
Torah, nous découvrons sa puis-
sance. Le Tehilim 19 se divise en
deux parties. La premicre

-’\\S_/

(versets 2 a 7) céleébre la gloire de
Dieu a travers la création, ou
méme les créatures les plus sim-
ples proclament ses merveilles et
ses miracles. La seconde (versets
8 a 15) met en lumiére la perfec-
tion de sa loi, source de sagesse et
de joie, et se conclut par une

\\Q 3}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



faits tous ensemble; plus désirables
que lor, que beaucoup d’or fin,
plus doux que le miel, que le suc
des rayons. Aussi ton serviteur les
respecte-t-il avec soin: les observer
est d’'un haut prix. Qui peut se
rendre compte des faux pas? Laisse
-moi indemne des [fautes] cachées!
Plus encore, préserve ton serviteur
des fautes volontaires, qu’elles
n’aient pas le dessus sur moi! Ainsi
je me rendrai parfait et pur de
grands péchés. Que les paroles de
ma bouche et les pensées de mon
coeur soient agréables a tes yeux,
Eternel, mon rocher et mon
sauveur!

Mon Rocher dans ce monde, et
mon Rédempteur dans le monde a
venir.

2Et toutes les cornes [forces] des
méchants je trancherai ; s’éléveront
les cornes [forces] des justes.

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

YRR M P78
203N 59 THMY Smm
23 291X non wan
S 53 M TISY
W nINA 99 spy
B3 o3Py MinpEm 199
5% Ry tm o ovmm
=R B - B R
v-rw 139 PwEn e
TNy 0 v piEed
MR AT Tepe 3
DONM

voxiay M abips YMIX
N37 ahiyd

PTIN BOYEN e 999
PR NisNp memRan

-HALEVANA BROURA-
T T S5

priere pour é&tre préservé des
fautes volontaires et que nos
pensées soient agréables a
Hachem.

'« Mon Rocher- >%» est une
métaphore pour désigner Hachem
comme un appui solide, un pro-
tecteur. Comme Rachi explique a
propos du verset « De David, Bé-
ni soit l'Eternel, mon rocher. -
MIX 7 IN2 NTP» (Tehilim 144;1) et
encore dans le verset
(Tehilim19 ;15) « Que les paroles de

3

ma bouche et les pensées de mon
ceeur soient agréées devant Toi,
Eternel, mon rocher et mon ré-
dempteur. - 1037 *0 "MK %77 ¥
PRI IS AT 7 03>

’Les cornes font référence aux
forces du mal ou du bien, comme
il est écrit dans les Tehilim (75 ;11)
"Et je briserai toutes les cornes
des méchants, les cornes des
justes seront élevées.- 1P 9
P73 DR Annitn vy vy

Et Rachi explique qu’il s’agit des
forces d’amalek.

\\Q j}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



Alléluia! Louez Hachem dans
les spheéres célestes, louez-Le
dans les régions supérieures !
Louez-Le, vous tous, Ses anges,
louez-Le, vous, Ses armées cé-
lestes. Louez-Le, soleil et lune,
louez-Le, vous toutes, étoiles
lumineuses. Louez-Le, cieux des
cieux, et vous, eaux supérieures,
au-dessus des cieux. Que tous
les étres louent Le Nom
d’Hachem, car Il a ordonné leur
création. Il Les maintient a
jamais et leur a donné des lois
qui demeurent immuables.

«Car je regarderai Tes cieux,
I'ceuvre de Tes doigts, la lune et
les étoiles que Tu as établies.
Hachem, notre Maitre, que Ton
Nom est glorieux dans toute la
terre !»

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

R il s R bRtk
'nsrmr:: b z:wr:w-r
m’:’r-: 1IN '7: m‘:'r-r
wr:w m&':-: msnx '7:
o2 5o m‘:‘m mvw
:m:w-: ;Y m'?'ﬂ 199N
*nmw-r by wws 2%y
- -n'w Y N8 1‘:‘7'1#
z:-m:vﬂ .wsw:m m8 Sl
N?Y 1 opm n’m:‘: Yo

Moy

nEER TRy Ay o
Y2151 MY DN
AN I hiD W
TS U3 TR I 2

-HALEVANA BROURA-
\e/\ .,’.. /'\S_/

"La raison pour laquelle on ré-
cite le Tehilim 148 : les six prem-
iers versets invitent toute la cré-
ation céleste — anges, étoiles et
cieux — a louer Hachem. Ils nous
rappellent que la louange dépasse
le monde humain et que notre
propre reconnaissance s’inscrit
dans I’harmonie universelle de la
création, rejoignant le chant de
tout ce qui existe pour glorifier
Hachem.

*Lorsque I’on arrive a la mention
« TRY NI O9», on regarde la
lune. Mais dés que l’on com-
mence a réciter la bénédiction, on

ne la regarde plus du tout. Pour
ceux qui ont I’habitude de réciter
«Lechem Y’houd» avant de
commencer, on regardera la lune
a la fin de cette récitation, afin de
la juxtaposer le plus prés possible
de la bénédiction. (Michna Broura
326,2 §13 — Ben Ich ‘Hai Vayikra II §23
— Kaf Ha’haim 326;34 - Kitsour
Choul’hane Aroukh Ich Matslia’h p.145)
Ce verset (Tehilim 8 ;4) introduit la
Bircat Halévana. Contempler la
lune prépare le coeur a la bé-
nédiction, en reliant notre regard
sur la création a la louange
d’Hachem.

\\Q 3}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



Au nom de I'Unité du Saint
béni soit-Il et de Sa Présence,
avec crainte et révérence, et
avec révérence et crainte, pour
I'unité du Nom - la lettre Youd,
la lettre Hé, la lettre Vav, la
lettre Hé — dans I'unité parfaite
au Nom de tout Israél. Nous
nous apprétons maintenant a
réciter la bénédiction de la lune,
telle que nos maitres, que leur
mémoire soit bénie, I'ont in-
stituée pour nous, avec toutes
les mitsvot qu’elle contient, afin
de réparer sa racine dans le lieu
Tres-Haut, d’apporter plaisir a
notre Créateur et d’accomplir
Sa volonté. Que la bonté de
I’Eternel, notre Dieu, soit sur
nous, que 'ceuvre de nos mains
s’établisse sur nous, et que
Pceuvre de nos mains s’établisse.
Que la bonté de I'Eternel, notre
Dieu, soit sur nous, que 'ccuvre
de nos mains s’établisse sur
nous, et que l'ceuvre de nos
mains s établisse.

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

TRR NPT MM awy
1M MRS NIM
,1‘:’1-:-:1 MY A
PN 979 MmN oY mmb
A7 DIN RY DIND N7
5 ows z:n‘pw NI
ms: 15meN Mam ‘mwwﬁ
1 '1::‘:'1 non2 1‘1:‘7

mm:w 2% apnw
52 oy ,noM2% o
- T B A

aipns ﬂwﬁw ny wn’r
mYa nme mwx_zb 7i%9
TR piphY AR
N By T eNeis
-:w::m A%y w-:ss
MYy 3000y Manis w-rs
oYy oY .w-:m: w-rs
A28y w-:ss 3TN
,w‘w n339s w-n -rw::m

M2 9T M

-HALEVANA BROURA-
\e/\ .,’.. /'\S_/

Tl est bon de réciter ce texte
avant la Bircat Halévana car il
prépare le cceur et I’esprit a la
bénédiction: en proclamant 1’unité
d’Hachem et en se reliant a la
grandeur de Sa création, on éléve

notre intention et notre concentra-
tion, afin que la bénédiction soit
dite avec crainte, révérence et
pleine de ferveur.

\\Q 3}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



'T'u es la source de toutes bé-
nédictions Eternel, [Maitre de
tout, Celui Qui fut, Qui est et Qui sera]
Notre D.ieu, [le Tout-Puissant,
Maitre de toutes les forces] Roi  du
monde qui par ®Sa parole a
créé les cieux, et par le souffle de
Sa  bouche stoutes leurs
armées. Il leur a fixé une loi et
un temps, afin quils ne
changent pas leur mission.

"La Bircat Halévana se récitera
dans la joie, la sérénité et de
maniére claire, car ce moment est
considéré comme si 1’on accueil-
lait la Présence divine (la
Chékhina).

’0On distingue ici deux niveaux
d’expression de la volonté di-
vine : la parole (778n)et le souffle
de Sa bouche (12 717).

La parole est présentée comme
plus essentielle, plus puissante.
Ces deux notions apparaissent
dans le verset des Téhilim (33:6) :
« Par la parole de [I'Eternel, les
cieux furent faits, et par le souffle
de Sa bouche, toute leur armée. -
17;) T N Lyl oy 0273
R

Le terme « parole -7n8»» est celui
utilisé pour la création du monde,
comme le souligne la Michna
dans Avot (5:1) :« Par dix paroles
le monde fut créé... », comme il
est dit «Et D.ieu parle - 787
o°778» (Beréchit 1 ;3)

Quant au second terme, « 19 017y,
plus léger, il renvoie, selon I’ex-
plication du Maharcha (Sanhédrin

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

-HALEVANA BROURA-

1o i nos 102
TeNms N 27T o
52 19 MmNy DPnY 8NN3
BT? 103 AN Pho,aNel
,BT%ER NN e NOY

42a-772 1"™7) a la création des
armées célestes, identifiées
comme les anges et les sphéres
célestes (selon le commentaire du
Metsoudat David sur Téhilim 33:6). Ces
termes mettent en évidence la
force créatrice de La parole Di-
vine, comme nous le proclamons
chaque matin dans la priére

«Béni soit Celui qui a dit, et le
monde fut. - 09IV 723) MRY 7112»

3Hachem a créé les astres, la
lune et le soleil avec une régular-
ité parfaite, chacun ayant un role
bien défini comme il est dit :
«Hachem fit les deux grands lu-
minaires le grand Iluminaire
pour dominer le jour, et le petit
luminaire  pour  dominer la
nuity (Beréchit 1:16).

Leur fonction est une Mitsva, un
ordre divin, de se mouvoir selon
leurs cycles sans dévier, comme il
est écrit dans les Tehilim (148;3-
6) : « Louez-Le, soleil et lune... Il
les a établis pour toujours, 1l leur
a donné une loi qui ne sera pas
transgressée ».

el M9

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



Ils sont joyeux et heureux
d’accomplir la volonté de leur
Créateur.

Hachem leur a ordonné de suivre
uniquement le parcours qu’ll leur
a fixé, et c’est pourquoi jamais le
soleil ne s’est levé a 1’ouest, ni
rien de semblable.

Rachi (Tehilim 148;6) explique que
chacun remplit son rdle, le jour
pour le soleil, la nuit pour la lune,
sans jamais enfreindre cette loi.
Cette constance manifeste la sta-
bilité de 'univers, reflet de la vo-
lonté divine. De méme, il est dit
dans Yrmiyahou (31;34-35) : « Ain-
si parle ['Eternel, qui donne le
soleil pour éclairer le jour, les
lois de la lune et des étoiles pour
éclairer la nuit... Si ces lois ve-
naient a cesser, alors la descend-
ance d’Israél cesserait d’étre un
peuple devant Moi a jamais. »

Cette promesse souligne que tout
comme les astres sont constants,
le peuple d’Israél doit également
remplir sa mission avec fidélité et
persévérance.

Cette perfection cosmique est une
invitation implicite a I’homme a
agir avec la méme constance et la
méme foi dans sa propre mission.

Ml s’agit des éléments de la cré-
ation — les astres, le soleil, la
lune, qui remplissent leur mission
avec constance et enthousiasme,
sans jamais faillir. Leur fidélité
est un modele pour I’homme :
accomplir sa propre tache avec la

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

-HALEVANA BROURA-

7

ab -6 r B - Rl C - R

AP 1789

méme joie, la méme rigueur.
Comme I’a exprimé David
Hamelekh a propos du soleil
(Téhilim 19:6) : « Il est comme un
fiancé qui sort de sa houpa, il se
réjouit comme un héros pour cou-
rir sa course. »

Le Metsoudat David explique que
le soleil s’élance chaque jour avec
joie pour éclairer la terre, a
I’image d’un marié qui sort de la
houpa, le ceeur plein d’allégresse.
Il avance dans sa trajectoire avec
la vigueur confiante d’un héros,
sir de sa force, sans crainte ni
obstacle. Rien ne vient troubler sa
course.

Mais en réalité, le soleil et la lune
ne sortent pas ni ne se déplacent
véritablement dans le ciel ; ils
demeurent pratiquement fixes a
leur emplacement. C’est en fait la
Terre qui est en mouvement, et
c’est ce déplacement qui nous
donne I’impression que le soleil et
la lune apparaissent et disparais-
sent a différents moments.

Néanmoins, cette bénédiction em-
ploie un langage poétique, adapté
a la perception humaine. Puisque,
du point de vue de I’observateur,
il semble que le soleil et la lune se
déplacent autour de nous — appa-
raissant le jour ou la nuit — nos
Sages ont formulé la bénédiction
selon une expression com-
préhensible et parlante pour

el M9

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



tAgit avec vérité, Son action
de vérité [demeure immuable].
Et a la lune, II [Hachem] dit
qu’elle se renouvellerait>. Une
couronne de splendeurs pour
ceux qui sont portés dés le ven-
tre.

QA ©-HALEVANA PAS A PAS-Q)\Q

Y s 'r::'r‘?ﬂ
wIngd  nseR nwy
gL

-HALEVANA BROURA-

ST TN S5

"Hachem agit avec vérité: c’est
avec justice et droiture qu’ll a
réduit la lune, en réponse a sa re-
marque : « Il n’'est pas possible
que deux rois partagent une
méme couronne » (Rachi sur Beréchit
1,17). Son acte, fondé sur la vérité,
demeure immuable pour 1’éterni-
té, comme il est dit : «// les a
établis a jamais, pour [’éterni-
1é» (Téhilim 148,6).

’Cela s’interpréte de deux
maniéres complémentaires.

Selon Rachi (Sanhédrine 42a), ce
renouvellement fait référence au
cycle mensuel de la lune : chaque
mois, elle disparait puis renait,
exprimant ainsi une idée de re-
nouveau constant, voulu par le
Créateur des 1’origine. Selon
Tossafot, ce verset renferme une
promesse future : bien que la lune
ait ét¢ diminuée, viendra le jour
ou Hachem restaurera sa lumiere.
Elle brillera alors de nouveau aus-
si intensément que le soleil,
comme ’annonce le prophéte Yé-
chaya (30,26) : « Et la lumiére de
la lune sera comme la lumiere du
soleil ».

Ainsi, cette simple expression
porte a la fois une réalité actuelle
— le cycle lunaire — et une
promesse messianique, celle d’un

monde rétabli dans son harmonie
premiére.

’La lune est comparée a une
couronne de splendeur/Tiferete
pour le peuple d’Israél, qui est
appelé "ceux qui sont portés dés
le ventre", comme il est dit
(Yéchaya 46,3) :« Ecoutez-moi, mai-
son de Yaakov, tout le reste de la
maison d’Israél, vous qui étes
portés par moi depuis le ventre,
soutenus depuis les entrailles. »
Rachi explique ce verset : Depuis
leur naissance, déja dans la mai-
son de Lavan 1'Araméen, Je vous
ai pris sur mon bras. Car des
I’origine, les nations se sont dres-
sées contre vous a chaque généra-
tion. Contrairement aux idolatres,
qui doivent porter leurs dieux eux
-mémes, vous, peuple d’Isra€l,
étes portés par Moi — depuis le
sein maternel et tout au long de
votre histoire.

Ainsi, I’expression « portés dés le
ventre » évoque I’amour constant
et protecteur d’Hachem envers
Israg€l, dés méme 1’époque ou nos
ancétres étaient dans le ventre de
leurs méres, dans la maison de
Lavan. D¢ja 1a, Hachem les avait
choisis, chéris et élevés, les desti-
nant a étre Son peuple, et la lune
devient alors le symbole lumineux
de cette relation éternelle.

\\Q j}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



Ils [Israél] aussi sont destinés a
se renouvelerr comme elle [la
lune], et glorifier> leur Créateur
au nom de la gloire de Sa
royauté. Tu es la source de
toutes bénédictions Eternel,
[Maitre de tout, Celui Qui fut, Qui est
et Qui sera] Notre D.ieu, [le Tout-
Puissant, Maitre de toutes les forces]
Celui qui renouvelle les moiss.

4Un « bon signe » pour nous
et pour tout Israél. Un«bon
signe » pour nous et pour tout Israél.
Un « bon signe » pour nous et pour
tout Israél.

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

2y an an
a8E%Y NI wamnTs
-n:: aw by z:mmﬂ‘?
/YT MRS 31D SRYEhn

awn W'?.U??

On reprendra ici a 3 reprises

525 125 S v M

1:’7 Yin 2§B I bmrw
N 210 %D IONAP 5:51
NP ’7:51 1:5

-HALEVANA BROURA-
T TN S

'C’est-a-dire que le peuple d’Is-
raél est promis a se renouveler
dans sa royauté et sa grandeur a la
venue du Machia'h, tout comme
la lune se renouvelle.

2Comme il est dit « L'Eternel
sera Roi sur toute la terre; en ce
jour, I'Eternel sera un et unique
sera son nom. 93 9V Im7 7 W
Y TR momm Xmg o2 pIRa
TIN» (Zekharya 14 ; 9)

*Hachem renouvelle les mois
par le renouveau de la lune.

Le mot hébreu désignant le mois,
« Hodech - wmn» partage la
méme racine que « Hadach -wn»
qui signifie "nouveau". Cela ré-
vele une idée profonde : chaque
mois est une opportunité de re-
nouveau. De la méme maniére, le
renouveau de la lune est appelé «
couronne de gloire- NIRBN NIVY »
pour Israél. Il symbolise cette vér-

9

ité essentielle : méme aprés une
phase de recul ou de faiblesse,
nous portons en nous la promesse
d’un renouveau, a I’image de la
lune qui renait aprés avoir dis-
paru.

‘Pourquoi répéte-t-on trois fois
« Siman Tov » lors de la Bircat
Halévana ?

Le chiffre trois est un symbole de
force et de confirmation durable,
appelé ‘hazaka. Comme il est dit
dans Kohelet (4:12) «Un fil triple
ne se rompt pas facilement - v
PR3 TR X Wwna»

Dire trois fois « Siman Tov » ren-
force donc notre souhait de bé-
nédiction pour le mois a venir.

Dansl’ouvrage Bircat Ha’hodech,
il est expliqué — sur la base du
Maguen Avraham (Siman 426:2-
citant le Maguid Mecharim sur Chir Ha-
Chirim) que la récitation de la
Bircat Halévana apporte une ré-

\\Q j}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



1Béni soit Celui qui t’a formé,
Béni soit Celui qui t’a fagonné,
Béni soit Celui qui t’a acquis,
Béni soit Celui qui t’a créé.

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

AT MN2 Y s
EORIE ta I b i L

-HALEVANA BROURA-
\_e/\ ."'. /\S_/

ussite -hatsalkha pour le mois a
venir.

C’est pourquoi, juste aprés 1’avoir
récitée, nous disons a nos proches
« Siman Tov... » : car le fait
méme d’avoir accompli cette bé-
nédiction constitue déja un bon
présage.

Le Yalkout Chmouel nuance cette
idée : ce bon signe pour Israél
n’est complet que si le peuple

recherche la Royauté Divine,
c’est-a-dire, Malkhout Chama-
yim : la souveraineté¢ divin et

Malkhout Beit David : 1’aspira-
tion au rétablissement de la
royauté messianique.

Le bon présage n’est donc pas
automatique : il dépend aussi de
notre engagement spirituel et de
notre intention dans la récitation.

'Ces quatre expressions ré-
velent la grandeur de Celui qui
faconne, ceuvre, acquiert et crée,
chacune éclairant une Sefira. La
lune, symbole de lumiére et de
renouveau,

Béni soit Celui qui est Ton Yotser
Ton Créateur dans le
monde de la Formation (Yétsira),

Béni soit Celui qui est Ton Ossé
— Ton Artisan — dans le monde
de I’ Action (Assiya),

10

Béni soit Celui qui est Ton Koné
— Ton Acquéreur — dans le
monde de I’emanation (Atsilout),

Béni soit Celui qui est Ton Boré
Ton Créateur dans le
monde de la Création (Beriya).

On retrouve dans ces quatre ex-
pressions (XM NP WY TIXD)
les initiales du nom Yaakov/arpes

En effet le Zohar Hakadoch
(Tikouné Zohar 18, 58b) révele que
I’image de Yadkov Avinou est
gravée dans la lune — un lien
profond entre le patriarche et la
lune.

Le Rav Beit Hadach apporte un
éclairage supplémentaire

Yadkov est comparé au soleil,
comme le souligne le Midrach
Rabba (Béréchit 68:10). Or, la lune
ne brille que grace a la lumiére du
soleil — elle regoit et refléte. Ain-
si, c’est par la lumiére de Yaakov

qu’elle prend forme et éclaire.
(Voir Kaf Hahaim 426 ;36)

Le Rav Yossef Angel zatsal, dans
Otsrot Yossef(> mx ma%> mxn)
approfondit encore cette idée. Il
rappelle que la bénédiction de la
lune parle d’"une couronne de
splendeur-nJ%on nquy".

Or, Yadkov incarne justement la
séfira de Tiféret — la splendeur,
I’équilibre. En associant ces qua-
tre termes a son nom, on unit
symboliquement Yaadkov et sa
séfira a celle de la lune, formant

el M9

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



De méme que nous dansons
face a toi sans pouvoir te touch-
er’, ainsi, méme si d'autres
dansaient face a nous pour nous
nuire, ils ne pourraient pas nous
toucher, ne domineraient pas
sur nous et n'auraient aucun
effet sur nous, daucune
maniere.

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

YRR TIMINY  BWD

on saute atrms reprises
SRR B
LR =RV -D I R - R
N 2PN 31D 2N
MdE NY N3 pab ﬁmw
2N 113 ww N ,1::
RlEba ':'7: =Py

-HALEVANA BROURA-

ST

ainsi une couronne de lumiére et
d’harmonie.

De plus que les quatre termes
« IR LIPSV LTIRY ont la
méme guématria que le verset
célébre : « L Eternel régnera sur
toute la terre ; ce jour-la,
Hachem sera Un et Son Nom sera
Un o2 yI87 22 29 9707 71 W
TN AW TR 777 XATT» (Zekharya
14, 9)

Ce lien numérique fait écho a
Bircat Halévana.

Méme apres la destruction du
Beth Hamikdach, ou la Présence
divine semble s’étre voilée, le
cycle lunaire reste un reflet fidele
de la grandeur d’Hachem.

Réciter la bénédiction de la lune,
c’est reconnaitre ce reflet, ac-
cueillir la Chekhina, et affirmer
avec foi que comme la lune se
renouvelle, le monde entier recon-
naitra un jour la royauté unique de
Hachem.

"Lorsque I’on recite « MmN aws
as7pPw» on effectuera trois petits
sauts — la premiere, la deuxiéme
et la troisieme fois. Ce geste

11

."\s_/

possede une profonde significa-
tion selon les enseignements de la
Kabala. (Ben Ich ‘Hai, Vayikra IT §25)

2« sans pouvoir te toucher »
vraiment ?

Lorsqu’a I’époque on posa le pied
sur la lune, certains allérent
jusqu’a affirmer qu’il n’était dé-
sormais plus possible de réciter ce
passage de la Bircat Halévana,
puisque, disaient-ils, « on peut
désormais la toucher ! ».

Mais ces affirmations n’ont aucun
fondement. Elles reposent sur une
mauvaise compréhension des pa-
roles de nos Sages, de mémoire
bénie. Premiérement, cela ne fait
méme pas partie intégrante du
texte de la bénédiction de la
Bircat Halévana. Et surtout, cela
ne signifie pas qu’il est abso-
lument impossible d’atteindre la
lune — mais simplement que,
dans notre réalité terrestre, ici et
maintenant, nous n’en avons ni la
capacité¢ ni les moyens. Ce n’est
pas a la portée du tout a chacun.

\\Q j}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



Certains ajoutent:

'Que ce soit Ta volonté que je
n’aie pas de maux de dents.

Le Gaon et ‘Hassid Rabbi Shimon
‘Hirari Zatsal, dans son ouvrage
Cha’ar Chimon E’had (lre par-
tie, chapitre 59), traite précisém-
ent de cette question. Il y répond
clairement : « ce sont des paroles
sans fondement. Dire que nous ne
pouvons pas toucher la lune ex-
prime simplement notre position
de créatures terrestres, incapa-
bles de [’atteindre physiquement.
Méme si nous dansions de toutes
nos forces en sa direction, cela ne
changerait rien a la réalité. »

Et cette image porte un sens plus
profond : tout comme il nous est
impossible de toucher la lune, de
méme, ceux qui chercheraient a
nous nuire ne pourront nous at-
teindre. Cette phrase véhicule un
message de protection divine.
Comme D’écrit le  Yéssod
Véchorech Hadvoda :

« Que I’homme sache avec certi-
tude que cette bénédiction a été
instituée par les Hommes de la
Grande Assemblée selon des se-
crets profonds, redoutables, que
Uintellect humain ne peut con-
tenir.»

Les intentions cachées révélées
par le Ari zal a travers cette bé-
nédiction dépassent la com-
préhension du plus grand nombre.

En résumé, aucune conquéte spa-
tiale ne saurait altérer la puissance
symbolique et spirituelle de la
Bircat Halévana.

Le tumulte causé a 1’époque par
cette  supposée  contradiction

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

-HALEVANA BROURA-

12

Certains ajoutent
Now  pixn
2 283 %

e

n’était qu’un malentendu. Les
paroles des Sages restent vraies,
puissantes, et intemporelles.

"Lors de la Bircat Halévana, le
Rav Israél Yaakov Kaniev-
sky 9"px1 plus connu sous le nom
de Steipeler, avait une habitude de
dire aprés les mots « XY QYD
i, la formule suivante : «
Ainsi, aucun de mes ennemis ne
pourra me nuire, et je n’aurai pas
mal aux dents.- ®» 1991 X T
X3 % 77 N9 AP 03 PNy 2R
2oIu».

Un jour, sa femme souffrait de
maux de dents intense. Le Steipel-
er prononga cette phrase pendant
la Bircat Halévana en mention-
nant son nom et peu aprés, la
douleur disparut totalement.

Elle confia I’histoire a leur fils,
Rabbi ‘Haim Kanievsky 9"pxr
tout en lui demandant de la garder
pour lui. Elle craignait que cette
Ségoula ne fasse de son mari une
« faiseur de miracles » et ne per-
turbe son étude-limoud.

Rav Ovadia Yossef 2"px1 rapporte
la méme Ségoula, mais sous une
autre formulation : il I’intercale a
voix basse aprés les mots « &?)
PYY 99D owh w1 Wwy» la
requéte suivante : Ny@ Ji%7 51
2w a8? % 37y, puis il reprend
avec « TO9) OO o7y DHax.
('Hazon Ovadia - Hanouka p. 331)

el M9

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



'La terreur et la crainte tom-
beront sur eux ; par la grandeur
de Ton bras, ils se figeront
comme une pierre.

:Comme une pierre ils se fig-
eront, par la grandeur de Ton
bras, la frayeur et la crainte

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

STIDY MRS 2Ry Sbn
1Y282 BTy TyIar Sman
‘m: ww ,mvn m::
oo z:-w‘::: afaieh Bini=2}

On reprend a “1:? *-m 27w 17:’9” a3 reprlses

-HALEVANA BROURA-
\_e_/\ .Q'.. f\s_/

ICe verset, tiré de la célébre
« Chirat Hayam » (Chemot 15:16),
est expliqué par le Sforno ainsi :
« Que Ta volonté soit que terreur
et crainte s’abattent sur eux, au
point qu’ils fuient devant nous,
terrifiés par la puissance de Ton
bras », comme il est dit : « Ils ont
fuj devant les enfants d’Israél, car
I’Eternel combat pour eux. »»
La premicre partie du verset « La
terreur et la crainte tomberont sur
eux - D) ADRR 07°%Y 9BA» met
en lumiere 1’effet paralysant de la
manifestation Divine sur les na-
tions. Hachem ne se contente pas
de sauver Isra€l. Sa puissance
impressionne tellement qu’elle
crée  une stupeur profonde,
presque physique, chez ceux qui
en sont témoins.
La suite du verset «Par la gran-
deur de Ton bras, ils seront muets
comme la pierre - M7 YT 2732
J2X2» insiste sur cette peur si
intense qu’elle fige I’ennemi sur
place.
« Le bras d’Hachem », symbole
de Sa force et de Son intervention
directe, devient alors un bouclier
pour Israél et un puissant moyen
de dissuasion contre ses adver-
saires.

13

2Pourquoi ce verset est lu a ’en-
droit puis a ’envers. ?

Le Kaf Ha’haim (426 ;42), explique
qu’on le dit dans les deux sens :
droit et inversé. Dans le sens
droit, c’est demander a Hachem
de préserver la souveraineté Di-
vine sur tous les niveaux de la
création (Béria), de la formation
(Yétsira) et de 1’action(Assya),
afin que les forces 1mpures
(klipot) n’aient pas de pouvoir et
d’influence.

A D’inverse, c’est pour rejeter ces
klipot sur les ennemis d’Israél et
les soumettre.

Lorsqu’on récite le verset a I’en-
vers, il faut veiller a respecter la
ponctuation et le sens, et le dire
ainsi "Comme une pierre,
qu’avec Ton bras puissant, la
crainte et la terreur tombent sur
eux."

Cette précaution garantit que la
signification du verset est préser-
vée et que sa puissance spirituelle
est correctement dirigée.

\\Q j}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



1David, roi d’Israél, est vivant
et existe. David, roi d’Israél, est
vivant et existe. David, roi d’Ts-
raél, est vivant et existe.

:Amen, Amen, Amen.
Eternité, Eternité, Eternité.
Sélah, Sélah, Sélah.

Pour toujours, pour toujours,
pour toujours.

"L’expression « David, roi d’Is-
raél, est vivant et existe », tirée de
la Guémara Roch Hachana 25a,
était le signe envoyé a Rabbi
‘Hiya pour confirmer la sanctifi-
cation du mois nouveau. Rachi
explique que David est comparé a
la lune : tout comme elle renait
chaque mois, sa royauté perdure.
Ainsi, cette expression est deve-
nue un symbole de confiance et
d’assurance, ce qui explique
qu’on la cite a la conclusion de la
Bircat Halévana.

Lors de la Birkat Halévana, nous
avons coutume de la proclamer
pour rappeler que, comme la lune
qui croit pendant quinze jours
jusqu’a sa pleine lumicre, la
royauté de David a grandi sur
quinze générations, d’Avraham a
Chlomo. Puis, tout comme la lune
décroit, le royaume a connu des
périodes de déclin, jusqu’a I’exil
sous Tsidkiyahou. La nouvelle
lune nous enseigne que, méme
aprés I’obscurité, la lumiere di-
vine et la royauté de David ne
disparaissent jamais et sont desti-
nées a se renouveler (voir Rama
426:2).

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

-HALEVANA BROURA-

14

%Y 9 DymE o 1T
%Y 9 DymE o 1T
8929 9 SRR o 1T
N - TR - N

PRI R NS

ar -k -k
el

On peut voir dans I’expression
«David Melékh Israél ‘Hai Véka-
yam» une allusion symbolique :
sa guématria est 819, correspon-
dant exactement a celle de Roch
Hodech (Ie nouveau mois). Ce
lien souligne la connexion entre le
roi David et le cycle lunaire, rap-
pelant la continuité et le renou-
veau constants de sa royauté.

2On marque un léger arrét en-
tre chaque Amen

*0On récite a trois reprises ces
mots, chacun renfermant une con-
notation profonde :

Amen : approbation et accord a
la priere, li¢ & Emouna (foi), ex-
primant confiance et certitude en
la parole de Hachem.

Nétsa’h: éternité, continuité
pour toujours.
Séla : renforcement et vérité de

la priére, souvent associ¢ a Amen
pour confirmer et sceller la bé-
nédiction.

Vaéd : «pour toujours», ex-
primant la constance et la conti-
nuité.

el M9

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



'Crée en moi un coeur
pur, Elohim, et renouvelle
en moi un esprit droit.

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR
MY TPt P N2 i 5P

D3PS Y I8

Crée en moi un cceur pur tﬁﬁ’ ,n’?ﬁ'& ’% s.ﬁr: ﬁ’ﬂ@ :5

Elohin&, et renouvelle en moi un 2902 w-nj Tj:;
it it. . e .

Zsfc:e err(: moi un cceur pur U’ﬁ’ ’=,n5-§ ,‘f’ N'WT: ﬁ’ﬂ'@ :?

Elohin:l, et renouvelle en moi un e-llr)-} W'”j T}:;
it it. E e . .

opmerol mYmY L2008 % N93 ainw =b

Crée en moi un ceeur pur, : 2 L T

Eloh.itnzl, ej[trenouvelle en moi un :9:ﬂp: wan T}:;
rit droit. . P X

ngée e:l) moi un ceeur pur, U’ﬁ’ ,ﬂ’ﬂ$'§ ’b N'WT: ﬁ’ﬂ@ :?

Elohin:l, ejttrenouvelle en moi un e-llr)-} w-nj 7}:;

esprit droit. ) S X

Cfée en moi un cceur pur, U’ﬁ’ ,h’ﬁ'?'s "? sj: ﬁ’ng 2‘?

Eth‘itnclf ejttrenouvelle en moi un e-llr)-} w.”j 7}:;

esprit droit. ) S X

Cfée en moi un cceur pur, U’ﬁ’ ,E’ﬂ?'& §? 31: ﬂ’ﬂ? :s

Elohim, et renouvelle en moi un
esprit droit.

D3P W 195

-HALEVANA BROURA-
T T S5

Chaque mot, dit trois fois, ren-
force la pricre et lui donne puis-
sance, comme on |’a dit plus
haut : le chiffre trois est un sym-
bole de force et de confirmation
durable, appelé ‘hazaka. Comme
il est dit dans Kohélet (4:12) : « Un
fil triple ne se rompt pas facile-
ment PNI- 17772 X2 WHYn vy,

"Dans ce verset (Téhilim 51;12),
David Hamélekh exprime son
désir profond d’étre purifié intéri-
eurement. [l demande a Hachem
de créer en lui un ceeur pur, libre
de tout désir mauvais, et de re-
nouveler en lui un esprit droit,
capable de produire uniquement
des pensées justes et bonnes.

15

Selon le commentaire du Malbim,
le cceur représente notre partie
matérielle et réceptive, tandis que
I’esprit refléte la force intérieure
et intellectuelle de I’ame. Le cceur
impur peut nécessiter une
nouvelle création, alors que 1’e-
sprit, naturellement droit, peut-
étre simplement restauré a sa
pureté originelle.

Apres la Bircat Halévana, ce ver-
set devient une requéte pour notre
propre renouveau intérieur, a
I’image de la lune qui se re-
nouvelle chaque mois, nous inspi-
rant a purifier notre cceur et a re-
dresser notre esprit.

el M9

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



‘Un chant pour les montées.
Je leve les yeux vers les monta-
gnes d’ot me viendra le
secours ¢ Mon secours vient
d’Hachem, qui a fait le ciel et la
terre. Il ne laissera pas ton pied
chanceler, ton gardien ne
sommeillera pas. En effet, le
Gardien d’Israél ne dort ni ne
sommeille. Hachem est ton
gardien, ton abri, ta protection
a ta droite. Le jour, le soleil ne
te frappera pas, ni la lune la
nuit. Hachem te protégera de
tout mal, il gardera ton ame.
Hachem gardera tes sorties et
tes entrées, dés maintenant et a
jamais.

>Louez I’Eternel dans son sanc-
tuaire ! Louez-le dans I'étendue
de sa puissance ! Louez-le pour
ses hauts faits! Louez-le pour sa
grandeur infinie ! Louez-le au
son de la trompette ! Louez-le a
la harpe et au luth ! Louez-le
avec tambourins et danses !
Louez-le avec cymbales

'On récite le Téhilim 121 aprés
la Bircat Halévana pour nous rap-
peler de mettre notre confiance en
Hachem. Tout secours, toute pro-
tection et toute bénédiction
viennent de Lui. Ce Téhilim af-
firme avec force que Hachem
veille constamment sur nous,
proteége nos pas et guide chacune
de nos actions. Il nous aide a
commencer le mois avec foi, séré-
nité et assurance.

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

-HALEVANA BROURA-

16

o8 Y SN nityRd
DY N3 PR BTN
Y AR ooy
2% 1,y o8 paNy oy
MmN oY ON 1‘m
i~y AL s‘n 292 NY
YT SR -n-r-~ ‘:mtw
mw o ww by 1‘?3
n'm moY  NY wnwn
'7:7: w:rm iy cmovha
T ey NS Y 3
mAYR T8I2Y SANY Sne

279 T

waps o8 155 mathm
w-nsb-r 9y wpw: m‘:’r-r
299 m%-r vmw:::
oY yhns w-n'r'r-r 255493
.-nm b::: w-nbb-r
3% immY Hns smYbon

’On conclut la Bircat Halévana
par le Téhilim 150 pour trans-
former la gratitude en louange
universelle. Alors que la bé-
nédiction  marque le  re-
nouvellement du mois et la pro-
tection divine, ce texte nous rap-
pelle que tout ce qui respire doit
louer Hachem, et nous invite a
célébrer le mois nouveau avec
joie, reconnaissance et louange.

\\Q 3}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



sonores ! Louez-le avec tous les
instruments qui résonnent !
Louez-le avec tout souffle qui
vit ! Que tout ce qui respire loue
I'Eternel ! Louez I'Eternel !

‘Rabbi Yichmaél enseigne:

« Si les enfants d’Israél n’avaient
eu le mérite que de saluer la
Présence de leur Pére céleste
une fois par mois, cela leur au-
rait suffi. » Abayé dit : « Par
conséquent, on doit réciter cette
bénédiction debout. » (Sanhédrin
42a)

"Rabeinou Yona (sur le Rif, Bé-
ra’hot, fin chap 4 ,(%2pn T ehis
exphque

L’expression que 1’on « accueille
la face de la Présence divine »
vient du fait que, méme si
Hachem n’est pas visible a Iceil
humain, Il se manifeste a travers
Ses forces et Ses merveilles.
Comme il est écrit (Isaie 45:15) :
«Tu es vraiment un Dieu caché,
Dieu d’Isra€l Sauveur » — c’est-a
-dire que, bien que caché,
Hachem révéle Ses merveilles et
sauve en tout temps. Par Ses ac-
tions, les hommes Le reconnais-
sent et voient Sa grandeur.

De méme, le renouvellement de la
lune se manifeste aux hommes, et
c’est comme si I’on accueillait la
face de Dieu. Comme le souligne
le Lévouch (Ora’h ‘Haim, simane
426§1), la lune montre 1’ceuvre et

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

-HALEVANA BROURA-

17

*
*

intht iy S-S B - )
IMSST pmw shudys
- YN uoEs

.m‘:‘:-: m ‘:‘:-m -:r:w:-:

SRUBES 929 37 NI
bswwﬁ "o 1ot N° ﬁ‘m‘m
mﬁ:s ua 'v:p'w‘: s‘m
WD NN ayD =Rt
R-ri - B~ I

MY I

la puissance de’Hachem plus
clairement que les étoiles, dont les
mouvements sont imperceptibles.
Ainsi, chaque mois, en voyant la
lune, nous percevons la grandeur
de Ses ceuvres, a I'image d’un
accueil de la Chekhina (Présence
divine).

\\Q j}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q N

On recite ensuite le Kadich ci-dessous:
AN20 M wRaY P
S 2999 IR MR MO0 MR L AMNpND N2 9T NIbys
TN 090 1ATeY NPap2 5N M3 P09 wmay 1oy yiovme
o ' ' ' - s
SINDNYY LTEAESY Jgna;y Nmaby ombyty mhYS mnan N3N w8
NI T3 NPT Y ‘?'?"m’ﬁ .n‘wnﬂﬂ AT LN Lanian

rrrrr

7’?9:;‘5 Jﬂﬂ"i’?.:'?n ’1’?.:'?13 '?? '?:_11 ﬁ'r".m.:?n '?:_11 07;?1 '?:_11 '?mr?’. '?:_J
TS9Y TIPY N3P NI ONNY NN P23 97) PIT NINSD VT .NDPIR SOING
SN TNNY NYINT N IND 2D 1 BTN N7 N

MPNIY MNIDTY NDIWY MIATIY MUNSY P2 29T N 1 X319 NRhY 8T
A8 997NN 'mwrw iny '7:'71 Ly .n':x-n ap A n -0l -m*'m

SORTEY Sy 9D SpY A%y DivY Yy 1N NI, miRD 2ity iy
Ri-ERi-hy

'La lumiére de la lune sera =3 8: 73357 9N 'l"ﬁ
comme la lumiére du soleil, et la 'I"l’ 'l?:ﬂ'l - 87 ,'I?Dﬂ'l

lumiére du soleil sera sept fois

plus forte, comme la lumiére de f\y:w n) S: ’ ::’m::w
sept jours, le jour ou I’Eternel 'ﬁ'{ - w:n aﬂ 9: ,gsm-;
pansera la blessure de Son ?ﬂ?ﬁﬂ ’v:v ﬁ:W ﬂs

peuple et guérira la plaie de ses

coups. Tu t’es parée d’or et d’ar- =M "mﬂﬁ *NETY Lﬁ:?ﬁ
gent, tes vétements étaient de ’W?DW WW TW’:‘??DW ma:’

lin fin, de soie et de broderies ;

tu as mangé de la fleur de T?DWW W:‘ﬁ ﬂt?ﬁ ,ﬂ?DP'ﬂ
farine, du miel et de ’huile ; tu LIND TNPS DY ,n'p:s
es devenue d’une beauté excep- ‘n:’r??:r? ,nr?x m

tionnelle, et tu as accédé a la
royauté. »

—HAI,EVANA BROURA-
’g. ’\S—’

L« mmng 2iN3 -;;;5-; iR om Ce verset évoque une époque messi-

DNV AT mT iR - Et la an.iq.ue de clarté et de bénédiction

lumiére de [a lune sera comme la splrltuell.e. . -

lumiére du soleil, et la lumiére du Le Malbim explique, qu’il est connu

soleil sera multipliée par que la souffrance est comparée a la

sept.» (Yéchayahou 30 ; 26) nuit, et que le moment de délivrance
est compar¢ au jour.

18

\\Q 3}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q N

A Tissu de la Bircat Halévana, on répéte trois fois « Chalom Aleikhém -
La paix soit sur vous » pour exprimer que le renouveau de la lune
marque la fin des discordes et des accusations.

La paix soit sur vous.
La paix soit sur vous.

La paix soit sur vous.

zen se tournant a droite :n:’bg n’b?‘
en se tournant a gauche :n:’bg’ n’b@
en regardant en face :n:’bv n’bw‘

z = T

-HALEVANA BROURA-

ST

La délivrance qui survient a I’lhomme
au cceur méme de la souffrance est
semblable a la lumiére de la lune qui
brille au milieu de la nuit.

Mais la réussite éclatante qui se man-
ifeste lors d’une période de bien-étre
et de tranquillité est comparée a la
lumiére du soleil.

Ainsi, le verset nous enseigne que
méme la lumiére de la lune, annon-
cant le début de la délivrance aprés
I’obscurité, brillera avec une telle
intensité que les souffrances seront
aussitot oubliées.

Quant a la lumiére du soleil — sym-
bolisant la réussite pleine et enticre
qui viendra ensuite — elle sera multi-
pliée de nombreuses fois.

'Au commencement (Beréchit), la
lune se plaignit en déclarant : « Deux
rois ne peuvent partager une méme
couronne»  (Rachi  Beréchit 1;16),
provoquant ainsi une premiere forme
de discorde. Depuis lors, a chaque
renouvellement, I’ordre et 1’harmonie
sont rétablis.

Comme la toute premiére accusation
(Kitroug) dans le monde fut celle de
la lune envers le soleil, affirmant
I’impossibilité que deux rois portent
la méme couronne, c’est pourquoi, a
I’issue de la Bircat Halévana, nous
pronongons « Chalom Aleikhém ».
Par ces paroles, nous affirmons notre
aspiration a la paix et a 1’harmonie
dans le monde. Chaque « Chalom »

19

."\s_/

est une bénédiction pour que les ac-
cusations s’éteignent, s’éloignent et
que la concorde régne dans toutes les
relations.

De plus, apres avoir invoqué dans la
priére la chute de nos ennemis par la
formule « Que la crainte et [’effroi se
saisissent d’eux, que par la grandeur
de Ton bras, ils deviennent muets
comme la pierre» (Chémot 15,16) — &
I’endroit puis a ’envers contre ceux
qui nous veulent du mal.

Pour montrer que cette malédiction
n’inclut pas nos proches ni ceux qui
nous entourent, on se souhaite mutu-
ellement : « Chalom ‘Aleikhém - Que
la paix vous accompagne». (Kaf
Ha’haim 426 ;46 - Hemdat Yamim 5;26 -
Pricha a la fin du Simane 426 — Michna Broura
4262 §16)

Dans un registre plus profond, 1'ou-
vrage Ora'’h Tsadikim (Simane 27) du
Rav Salman Moutsafi ,7"pxrselon les
enseignements du Ben Ich ‘Hai, rap-
porte que lorsque l'on dit « Chalom
Aleikhém — 22°%y o%w», on doit
avoir l'intention (kavana) de penser
aux deux premicres lettres en
acrostiche, qui sont y"wet qui
représentent la notion de « Cha Ne-
horin ». Un concept, souvent men-
tionné en Kabala, qui renvoie a une
grande révélation de la Lumiere de la
Face d’Hachem, qui est Son amour,
béni soit-Il, pour chaque Juif.
(Attention, toutes les images de corps et
de visage mentionnées dans le Zohar et
dans d’autres ouvrages de Kabbale ont

el M9

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



été utilisées uniquement afin de rendre
cette sagesse intelligible & I’esprit hu-
main. Sans ces allégories, il serait impos-
sible d’accéder a ces notions élevées.)

’On le dira une premiére fois
« Chalom Aleikhém — 03°%v D17w» en
se tournant a droite, une seconde fois
vers la gauche. La troisieme fois sera
dite en face, avec cette fois-ci I’inten-
tion (kavana) que le terme « Chalom
Aleikhém — 0%y o9w» a la méme
guématria que 21 fois le Nom
d’Hachem «7--7-» (26), qui est
mentionné dans les Téfiline, et pour
d'autres  raisons  encore  plus
profondes.

Méme si I'on n’a pas toutes ces con-
naissances, il est important de savoir
que ces gestes et paroles, en appar-
ence simples, ont un grand impact
dans les cieux.

C’est pour cette raison que, selon les
enseignements du Ari Zal, méme si
I’on récite la Bircat Halévana seul et
que l’on ne peut s’adresser a une
personne, on devra tout de méme dire
« Chalom Aleikhém » a trois repris-
es, car cela représente un langage de
priére permettant d’éloigner les accu-
sateurs. Ainsi est la coutume des
Séfaradim (voir ‘Hodech Betsion, p. 416).

Pourquoi répéte-t-on trois fois
« Chalom ‘Aleikhém » ?

Apres avoir invoqué a trois reprises
la chute de nos ennemis dans la
requéte, cette répétition de « Chalom
‘Aleikhém » refléte exactement cette
intention et symbolise la confirma-
tion de la paix. (Michna Broura 426§16)
Mais encore, [’ouvrage Taamei
Haminhagim vé Mekorei Hadinim
(Roch ‘Hodech §460 p203) rapporte la
raison pour laquelle on dit « Chalom
Aleikhém » trois fois s’explique a
partir du verset de T¢hilim (119:165) :
«Un grand Chalom pour ceux qui
aiment Ta Torah, et rien ne peut les
faire trébucher.- n7in "2gk> 2] oW
Diwn 07 PR

Nos sages enseignent que le pluriel
implique au moins deux, et que le

94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

mot «Grand -27» symbolise le chiffre
trois. Ainsi, dans ce verset, le mot
«Chalom » est multiplié par trois, et
de cette « multiplication » découle la
fin du verset : « rien ne peut les faire
trébucher. »

Pour refléter cette idée de paix com-
pléte et de protection, on répéte donc
«Chalom Aleikhém » trois fois a
I’issue de la Bircat Halévana.

Le Ben Ich Hai (Vayikra II §28)
explique dans son ouvrage Mekabtsel
que la raison pour laquelle on dit
trois fois Chalom Aleikhém a 1’issue
de la Bircat Halévana est liée a un
enseignement du Midrach Tan’hou-
ma (Parachat Kedochim 15): Rabbi Elé-
azar dit: « Essaw, le méchant, versa
trois larmes : une de son il droit,
une de son il gauche, et la troisieme
resta suspendue dans son cil sans
couler. Quand cela se produisit-il ? A
I"heure ou Its hak bénissait Yadkov.»
Le Ben Ich Hai explique que c’est
pour cette raison que 1’on donne trois
pieces chaque matin au moment de
«Va-yavarekh David - 717 772,
lorsque 1’on arrive au mot « - 953
Bakol », afin de nous protéger de
I’accusation liée a ces trois larmes,
dont deux ont coulé et la troisiéme
est restée en suspens.

Le verset dans Yéchaya (32:17) dit:
«Et l'ceuvre de la Tsédaka sera le-
Chalom », afin de régénérer la paix a
cause des larmes d’Essaw (WY ),dont
la guématria 396 est la méme que
celle de Chalom ( %w). Mais aussi,
pour éveiller le mérite de Yadkov
Avinou, dont le nom 2p¥° doublé,
équivaut également a celui de Cha-
lom. C’est pour cette raison que 1’on
prononce trois fois le mot Chalom.

Le Ben Ich Hai conclut la fin de son
développement en citant le verset
dans Chémouel 1 (25:6) «Et vous
direz : Ainsi soit pour la vie» qui fait
référence a Yadkov qui n’est pas
mort, et la suite du verset dit: « Sois
en Chalom, en Chalom ta maison, en
Chalom tout ce qui t’appartient»,

el M9

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

Les communautés ashkénazes ont pour coutume de chanter «Tovim

Méorot Chébaram Elokénou...

», tiré de la Téfila du matin du Chabat.

Cette coutume s’est répandue et est méme entrée dans les usages de cer-

taines communautés séfarades.

Que sont beaux les luminaires que
notre D.ieu a créés ! 1l les a facon-
nés avec intelligence, discernement
et sagesse. Il leur a donné force et
puissance pour dominer au sein de
l'univers. Ils sont remplis d’éclat et
diffusent la lumiére, leur rayonne-
ment est splendide dans le monde
entier. Ils se réjouissent a leur lever
et exultent a leur coucher, accom-
plissant avec crainte la volonté de
leur Créateur. Ils donnent splend-
eur et gloire a Son Nom, allégresse
et chant au souvenir de Sa royauté.
Il a appelé le soleil, et la lumiere a
resplendi ; Il a contemplé et ordon-
né la forme de la lune.

=Rk A R~ I -1
-m:: nyTs mxs A 3TN
,z:'r: 103 MY D by
'::n 29p2 n»‘pwm nya
Ny M 2oy 99 z:*s'm
=Rinim] ’::51::-: 503 mw
DY ,oNSS DY mgsx;
R -IRS-Ta R I O b Bl T~
ﬁ5‘12 SAnwS asnss ‘H::ﬁ
N2 s ipshn aob atal
PR mﬁ R il wr:w':

.n::‘:-r faitr

-HALEVANA BROURA-
\_e_/\ .Q'.. f\s_/

mentionnant trois fois le mot Cha-
lom.
Jajouterai, avec 1’aide de D.ieu, que
le terme (Chemotl5 ;18) «Hachem ré-
gnera pour toujours et a jamais -7
Y1 02997 T2n°» a lui aussi la méme
valeur numérique que Chalom.
De plus, le mot Chalom répété trois
fois a la méme valeur numérique que
le verset dans le Téhilim (121:6): «De
jour le soleil ne t’atteindra pas, ni la
lune pendant la nuit- X5 wWpws ond
292 ) 792». Ce psaume fait
partie d’un texte de protection qui
affirme que Hachem protége Son
peuple contre tous les maux et mal-
heurs, de jour comme de nuit.

Pourquoi inverser la mention de
«Chalom ‘Alékhém » ?

On explique qu’il est important de
bien distinguer qui pose la question
et qui y répond. Sans cette distinc-
tion, on pourrait croire que celui qui
répond est en réalit¢ I’auteur de la
question, car il n’est pas évident au

21

départ que ’autre a commencé. On
ne comprendrait alors pas pourquoi
I’initiateur ne répond pas, alors qu’il
est important de répondre a une salu-
tation, comme il est enseigne dans la
Guémara (Berakhot 6b) « Si une per-
sonne a salué son prochain et que ce
dernier ne lui répond pas, il est appe-
lé voleur ».

C’est pourquoi on établit une distinc-
tion verbale : 'un dit « Chalom
‘Alékhém» et D’autre répond
« ‘Alékhém Chalom ».

Mais encore, aprés avoir demandé la
chute de nos ennemis, d’abord dans
I’ordre puis a I’inverse, & trois repris-
es, nous proclamons ensuite la paix
entre nous, également a trois reprises
et dans les deux sens. L’inversion de
la formule — répondre « ‘Alékhém
Chalom » a «Chalom ‘Alékhém » —
suit le méme principe : la mention de
paix se dit a I’inverse, en écho a la
requéte contre nos ennemis.

\\Q j}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

Dans certaines communautés, il est de coutume que le Rav bénisse les
fideles a l'issue de la Bircat Halévana, car ce moment est considéré
comme propice, les portes du ciel étant alors ouvertes.

'Que Celui qui a béni nos peéres
Avraham, ItsThak et Yaakov, ainsi
que Moché et Aaron, David et
Chlomo, et toutes les communau-
tés saintes et pures, bénisse toute
cette sainte assemblée, les grands et
les petits, eux, leurs épouses, leurs
enfants, leurs éléves, et tout ce qui
leur appartient. Le Roi de I'univers
les bénira et leur accordera le méri-
te, I1 écoutera la voix de leurs
prieres, Il les délivrera et les sau-
vera de toute détresse et de toute
épreuve. Que la parole de I'Eternel
soit a leur soutien, qu’ll les proteége
et étende sur eux la Soukka de la
paix, qull fasse régner entre eux
I'amour et la fraternité, la paix et
I'amitié, qu’ll fasse disparaitre la
haine gratuite du milieu d’eux,
qu’ll brise le joug des nations pe-
sant sur leur nuque, et qu’Il accom-
plisse en eux le verset ou il est
écrit : « L’Eternel, D.ieu de vos
peéres, vous multipliera encore
mille fois davantage et vous bénira

comme Il vous I'a promis. » (Le
Chabbat Chouva : « Que D.ieu vous inscrive
dans le Livre de la Vie, pour une bonne

vier)Ainsi soit Sa volonté, et di-
sons : Amen.

2SS 1Ry TI2Y N
TITY TRINY MY Spy Py
mwﬁp-r m':-rp-r p-)! ,m:'nm
MY NI ,mwwrm
M WSaeT Shpn bty
=ip RS C R -1y B -RH L z:*'ma
wN- '7:1 ,mwr:'pm msm
1‘1:» NI m:&::-: s:&r: .2y
Py ,7iom w:sm m:m
PNenn Jiontey  bps
/SEPYY MIE YIR tnwm
MY NAB N
, z::w: uw , B2YD3
, 89 ~‘7:: 215 nop @M
Badini 3 liat-hat -FRAL-) vum
NN p‘pw At h) m‘?w
PSR -1 A IS - R AR - n;n
2% 29N Sun avan
my= :nn:w NaPR 203
z:: ~'7g no" z::m:x Akl
2ONN T2 aMmye n‘ps n::

LeChabat Chouva om) ﬂﬁ'? ﬁ:ﬂ ﬂws:
L(2925% 293 9903 '?S'I ﬁ:2h5’1 it

R MNIY 19NN T 9

Petit rappel aprés la Birkat Halévana :

Certaines communautés disent « Its’hak ! Its’hak ! Its’hak ! » apres « Cha-
lom Aleikhém ». Il est recommandé de regarder ses Tsitsit, et selon une belle
coutume rapportée par le Rav ‘Haim Falagi, de contempler son reflet dans
un objet en argent. Enfin, on a I'usage de donner trois proutot a la Tséda-

ka, avec l’intention de hater la Guéoula.

Pour plus de détails sur ces usages et coutumes, voir le chapitre de la

Halakha.

\\Q j}

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q N

23
oM o

OFFERT PAR WWW.OVDHM.COM



94 ©-HALEVANA PAS A PAS-Q MR

cre Mo



